
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و كيف كان، فصدق الضرر و إضرار الغار به مما لا يخف، خصوصاً ف بعض الموارد ...»

خلاصه مطالب گذشته

در نوع دوم فرمودهاند: غرامات را که مشتري در مقابلش منفعت هم به او رسيده و به مال مدهد، مثلا مشتري دو ماه در خانه
مال سونت کرده و بعد از اين که خانه را به مال رد مکند، مال الاجاره اين دو ماه را هم به مال مپردازد، آيا در اين

غرامات، مشتري متواند به بايع رجوع کند يا نه؟

مرحوم شيخ(ره) فرموده: اقوي اين است که در اين غرامات هم مشتري متواند به بايع فضول رجوع کند و بايع فضول ضامن
است.

دليل که آوردهاند قاعده غرور است، بعد فرمودهاند که: در ما نحن فيه علاوه بر قاعده غرور، براي مساله ضمان مويدي هم به
نام قاعده لاضرر داريم، که توضيح اينها را در بحث ديروز عرض کرديم.

صدق ضرر در ما نحن فيه

در بحث امروز مرحوم شيخ(ره) فرموده: در چنين موردي، که بايع فضول است و مشتري جاهل است که بايع فضول است و
دهد، صدق ضرر، يعنم را به مال برد، بعد در مقابل اين منافع، غراماتهم از اين خانه م خرد و منافعخانه را از بايع م

اين که مشتري ضرر کرده و غار به او اضرار وارد کرده، خصوصا در بعض از موارد، مطلب روشن است.

مثلا اگر منفعت باشد که نوعا در مقابل آن منفعت، بذل مال نمکنند. مثل اين که کس دابهاي را بخرد، وقت خيال مکند اين
دابه مال خودش است، براي تفريح و تفرج، هر روز سوار اين دابه مشود، اما اگر دابه مال خودش نباشد، به او بويند: هر روز

کرايه کن و اجاره بده قبول نمکند.

بنابراين اگر بايع فضول دابهاي را به مشتري جاهل فروخت، مشتري هم ي ماه هر روز از رکوب اين دابه استفاده کرد، حال
که دابه را به مال بر مگرداند، مال کرايه ي ماه سوار شدن اين دابه را هم طلب مکند، قطعا اين ضرر بر مشتري است،

لذا صدق ضرر مطلب روشن است و قاعده ي لاضرر در چنين موردي صغري دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اشال صاحب رياض(ره) بر جريان قاعده غرور در ما نحن فيه

بعد به فرمايش صاحب رياض(ره) اشاره کرده، که فرمودهاند: قاعده غرور در صورت منطبق مشود، که مورد، مورد قاعده
لاضرر باشد.

صاحب رياض(ره) جملهاي دارد به اين مضمون، که قاعده غرور اين چنين نيست که عنوان جداگانهاي داشته باشد، بله
«المغرور يرجع ال الغار» در صورت پياده مشود، که بر مغرور ضرر صدق کند. و اين که غار به اين مغرور ضرر وارد کرده

صدق کند، اما در مواردي که صدق ضرر نند، قاعده غرور پياده نمشود.

بعد صاحب رياض در مورد غرامات که مشتري به مال داده، ادعا کرده که در اينجا چون منفعت به مشتري رسيده، دير عرفا
ضرر صدق نمکند و لذا نمتوانيم قاعده غرور را در اينجا پياده کنيم.

جواب شيخ(ره) از اين اشال صاحب رياض(ره)

مرحوم شيخ(ره) فرموده: بر اين فرمايش صاحب رياض(ره) دو اشال شده؛ ي اشال اين است که قبلا هم گفتيم که: صدق
ضرر مما لايخف است، اين که در چنين موردي، ولو به مغرور منافع هم رسيده باشد، اما صدق ضرر و اين که غار به اين

مغرور اضرار وارد کرده، مطلب روشن است و ش در آن نيست.

جواب صاحب جواهر(ره) از اين اشال صاحب رياض(ره)

جواب دوم را صاحب جواهر(ره) داده، که مورد مناقشه شيخ انصاري هست و آن جواب اين است که ايشان فرموده: قاعده
غرور، از صغريات قاعده لاضرر نيست.

اگر قاعده غرور را از صغريات قاعده لاضرر بدانيم، اين فرمايش درست است، که قاعده غرور در موردي جاري مشود، که از
طرف غار ضرري به مغرور وارد شود، در حال که در صورت قاعده غرور از صغريات اين قاعده است، که سبب و مباشر

اجتماع پيدا کنند، اگر سبب اقواي از مباشر باشد، اينجا سبب ضامن است.

در قاعده غرور، مغرور مباشر است و غار عنوان سبب را دارد، لذا قاعده غرور از صغريات اين قاعده است، که اگر در
موردي، سبب و مباشر هر دو دخالت داشته باشند، در آن عمل، مباشر ضامن نيست و سبب ضامن است، که در ما نحن فيه

هم مغرور عنوان مباشر دارد و غار عنوان سبب، لذا غار ضامن است.

پس خلاصه فرمايش صاحب جواهر(ره) در جواب صاحب رياض(ره) اين شد که قاعده غرور، اگر از صغريات قاعده لاضرر
باشد، متوقف بر صدق ضرر است، اما قاعده غرور از صغريات قاعده لاضرر نيست، بله از صغريات قاعده اقوائيت سبب بر

مباشر است.

مناقشه شيخ(ره) بر اين فرمايش صاحب جواهر(ره)

شيخ(ره) اين فرمايش صاحب جواهر(ره) را مورد مناقشه قرار داده فرمودهاند: اصلا فرمايش صاحب رياض(ره) را درست



متوجه نشده و اشال کردهايد، صاحب رياض(ره) نمخواهد ادعا کند که قاعده غرور، از صغريات قاعده لاضرر است، تا
اشال کنيد که از صغريات قاعده لاضرر نيست و از صغريات قاعده اقوائيت سبب است.

شيخ(ره) در اينجا دو مطلب مهم دارند؛ با ي مطلب ادعاي صاحب رياض(ره) را روشن کرده و با مطلب دوم قاعده اقوائيت
سبب بر مباشر را بررس کردهاند.

مطلب اول: تبيين کلام صاحب رياض(ره)

اما در مطلب اول شيخ(ره) فرموده: صاحب رياض(ره) ادله قاعده غرور را ديده، که يا اجماع است و يا روايات که در موارد
خاص وارد شده، مثلا در مورد ناح روايات هست، که کس که موجب تدليس مشود، ضامن است.

شيخ(ره) فرموده: صاحب رياض(ره) مفرمايد: اين اجماع و روايات، دلالتشان ي دلالت اطلاق نيست، که بويد همه جا
مغرور به غار رجوع کند، اعم از اين که از اين غار، ضرري به او وارد شود يا ضرري نباشد، بله قدر متيقن ادله قاعده غرور

صورت ضرر است.

قدر متيقنش در جاي است که مغرور، در اثر غروري که از طرف غار پيدا کرده، ضرري متوجهش شود، اما اگر ضرر متوجه او
نشود، اين ادله دير در چنين موردي جريان ندارد، لذا چه قاعده لاضرر داشته باشيم، چه نداشته باشيم، فرمايش صاحب

رياض(ره) اين نيست که صاحب جواهر(ره) فرموده که: قاعده غرور از صغريات قاعده لاضرر باشد.

مطلب دوم: بررس قاعده اقوائيت سبب بر مباشر

مرحوم شيخ(ره) بعد از بررس کردن اين مطلب، آمده سراغ اين ادعاي صاحب جواهر(ره) که قاعده غرور، صغراي قاعده
اقوائيت سبب بر مباشر است و فرموده: اين که سبب اقواي از مباشر باشد و در صورت اجتماع سبب و مباشر، سبب بخواهد

ضامن باشد، ي دليل و قاعده مستقل نيست. اين چنين نيست که ي قاعده مستقل داشته باشيم، که در دروان امر بين ضمان
سبب و مباشر، به صرف اقوائيت سبب، سبب ضامن باشد.

بعد اين را توضيح داده و فرموده: در صورت اجتماع سبب و مباشر، دو فرض در اينجا هست؛ ي فرض اين است که مال که
به يد مباشر تلف شده، عرفا استناد به سبب دارد، که در اين مواردي که اتلاف عرفا استناد به سبب دارد، مباشر اصلا ضامن

نيست.

مرحوم شيخ سه مثال در اينجا زدهاند؛ ي مثالش در باب اکراه است، که اگر مره شخص را اکراه کرد، که اين مال را آتش
بزن و اکراهش هم شديد بود، در اينجا مباشر که مره است، ضامن نيست، بله مرِه ضامن است، چون عرفا اتلاف مال

استناد به مرِه دارد.

مثال دوم در جاي که باد شديدي موزد، که اين باد شديد موجب اين است که اگر شيئ را در معرض آن قرار دهيم، اين شء
آتش بيرد، مثلا آتش روشن هست و ما هم شيئ را در فاصله نزدي اين آتش قرار دهيم و باد شديدي هم موزد، که در اينجا

باد مباشر است، که اين شء احراق پيدا کرد، اما سبب آن کس است که اين ش را در معرض اين باد قرار داده، که او ضامن
است.



پس به طور کل شيخ(ره) فرموده: فرض اول در صورت که سبب و مباشر اجتماع پيدا کنند، که اگر اتلاف مال عرفا استناد به
سبب داشته باشد، سبب ضامن است.

اما در جاي که سبب و مباشر اجتماع پيدا مکنند، اگر اتلاف مال استناد به سبب نداشته باشد، اعم از اين که اتلاف، عرفا
مستند به مباشر باشد يا مستند به هر دو، يعن مستقلا اتلاف مستند به اين سبب نباشد، شيخ(ره) فرموده: در اينجا دليل نداريم

بر اين که مباشر ضامن نباشد و فقط سبب ضامن باشد.

پس شيخ(ره) فرموده: ي قاعدهاي که بوييم: در دوران امر بين سبب اقوي و مباشر، سبب اقوي ضامن است، نداريم. بله دو
فرض دارد، ي فرض اين است که اتلاف مستند به سبب اقوي باشد، مثل مثالهاي که زديم، فرض دوم هم اين است که اتلاف

مستند به سبب اقوي نباشد، که به صرف اقوائيت سبب نم توانيم بوييم سبب ضامن است و مباشر ضامن نيست.

مثل ما نحن فيه، که بايع سبب است در اين که مشتري در ضرر بيفتد، در غرامت که مشتري بايد به مال بدهد، اما مشتري
که تلف شده و از بين رفته، استناد به خود مباشر دارد، ولو اين که اين سبب اقواست، يعن خودش مباشر است، اتلاف منافع

اگر بايع اين معامله را انجام نمداد، مشتري در اين مسير نمافتاد، که عرفا در چنين مواردي، اقوائيت مربوط به بايع هست،
اما چون اين اتلاف استناد به آن سبب ندارد، سبب ضامن نيست.

به عبارت دير نته فن مساله اين است که شيخ(ره) فرموده: اگر در اجتماع سبب و مباشر، اتلاف مستند به سبب باشد، تحت
قاعده «من اتلف مال الغير فهو له ضامن» مرود و اگر اتلاف مستند به سبب شد، سبب صغراي قاعده من اتلف مال الغير

مشود.

اما اگر اتلاف مستند به سبب نباشد، ولو اين که اين سبب عرفا اقوي از مباشر باشد، شيخ(ره) فرموده: دليل نداريم بر اين که
بوييم مباشر ضامن نيست و سبب ضامن است.

موارد ضامن بودن سبب با عدم استناد اتلاف به آن

بعد فرموده: بله در اين فرض دوم، در جاي که اتلاف استناد به سبب ندارد، اگر ي از اين چهار مطلب باشد، مگوييم: سبب
ضامن است؛ مطلب اول اين است که قاعده لاضرر پياده شود.

مطلب دوم اين است که ادعاي اجماع کنيم، کما اينه فخر المحققين(ره) ادعاي اجماع کرده، که اگر سبب اقواي از مباشر
باشد، ولو عرفا اتلاف مستقلا مستند به سبب نباشد، اما سبب ضامن است.

مطلب سوم روايات و اخباري است که در موارد متفرقه وارد شده است.

مطلب چهارم اين است که غار سبب در تغريم مغرور باشد، يعن قاعده غرور را بياوريم.

بعد فرموده: هر چهار مطلب در ما نحن فيه وجود دارد، يعن در ما نحن فيه؛ هم قاعده لاضرر پياده مشود، هم قاعده غرور، از
جواب شيخ(ره) بر صاحب جواهر(ره) استفاده مشود، که خواسته قاعده غرور را، ي قاعده مستقل از قاعده لا ضرر و قاعده

اقوائيت سبب بر مباشر بداند.



پس اين چهار مطلب در ما نحن فيه موجود است، لذا مشتري در اين غرامات که به مال مدهد، به بايع رجوع کرده و آن را از
بايع مگيرد.

تطبيق عبارت

«و كيف كان ...»، در اين «کيف کان» چند احتمال هست؛ ي اين که گفتيم: ضرر عظيم است، که اگر بايع ضامن نباشد، فقط
مشتري بايد ضمان و غرامت را بپردازد، اين ضرر عظيم است، پس کيف کان يعن حالا ضرر عظيم باشد يا نباشد.

احتمال دوم کيف کان يعن حال اين که منافع به اين مشتري مرسد، اين منافع ضرر را دفع کند يا نند، که همان احتمال اول
به نظر ما رجحان دارد.

«فصدق الضرر و إضرار الغار به مما لا يخف، خصوصاً ف بعض الموارد»، صدق ضرر و اضرار غار به اين مغرور مطلب
روشن است، خصوصا در بعض موارد، که مثال زديم مثل مواردي که اين منفعت را که مشتري در مقابلش غرامت مدهد،

ي منفعت نيست که نوعا در مقابلش بذل مال هم شود.

«فما ف الرياض: من أنّه لا دليل عل قاعدة الغرور إذا لم ينطبق مع قاعدة نف الضرر»، اين تفريع بر مطلب قبل است، که
صاحب رياض(ره) فرموده: دليل بر قاعده غرور نداريم، اگر با قاعده لاضرر منطبق نشود، «المفقود ف المقام لوصول العوض

إل المشتري»، «الممفقود» صفت ضرر است، يعن ضرري که در ما نحن فيه مفقود است، چون عوض که همان منفعت
است، به مشتري رسيده است. فما ف الرياض، اما اين مطلب رياض دو اشال دارد؛ «لا يخلو عن شء»، ي اشال اين که

خال از شيئ نيست، چون گفتيم: صدق ضرر در ما نحن فيه بلااشال است.

«مضافاً إل ما قيل عليه: من منع مدخلية الضرر ف قاعدة الغرور»، جواب دوم از مطلب رياض اين است که صاحب
جواهر(ره) فرموده: قبول نداريم که ضرر در قاعده غرور دخالت داشته باشد، «بل ه مبنية عل قوة السبب عل المباشر»، بله

قاعده غرور صغراي قاعده اقوائيت سبب بر مباشر است.

شيخ(ره) فرموده: «لنّه لا يخلو من نظر»، اما اين خال از نظر نيست، «لأنّه إنّما يدّع اختصاص دليل الغرور من النصوص
الخاصة و الإجماع بصورة الضرر»، حرف شيخ(ره) اين است که شما فرمايش صاحب رياض(رع) را درست متوجه نشدهايد،

صاحب رياض(ره) نمخواسته بويد: قاعده غرور صغراي لاضرر است، تا بويد: خير صغراي قاعده اقوائيت است، بله
اختصاص دليل غرور را با توجه به نصوص خاصه و اجماع به صورت ضرر ادعا مکند، که ادله قاعده غرور دو چيز است،

اجماع و روايات و قدر متيقن از اين دو صورت ضرر است.

بعد سراغ فرمايش صاحب جواهر(ره) که قاعده غرور از صغريات قاعده اقوائيت سبب بر مباشر است، آمده ‐که عبارت در
اينجا مقداري مشوش است‐ و فرموده: «و أما قوة السبب عل المباشر، فليست بنفسها دليً عل رجوع المغرور»، قوت سبب
بر مباشر به تنهاي دليل مستقل بر رجوع مغرور به غار نيست، «إ إذا كان السبب بحيث استند التلف عرفاً إليه»، مر اين که

سبب طوري باشد که تلف عرفا به آن استناد داده شود. «كما ف المره و كما ف الريح العاصف الموجب للإحراق، و الشمس
الموجبة لإذابة الدهن و إراقتها»، مانند مره، که شيشه را مشند، اما عرف مگويد: اين اتلاف مستند به مرِه است و مانند

بادي که موجب احراق است، که اگر شخص شيئ را در معرض اين باد قرار دهد، باد مشود مباشر، اما سبب کس است که
شء را در معرض قرار داده، اما عرفا هم اين اتلاف مستند به اين سبب است و مانند شمس که موجب آب شدن روغن و اراقه
آن است، «و المتّجه ف مثل ذلك عدم الرجوع إل المباشر أصً»، متجه در چنين مواردي اين است که اصلا بايد از اول سراغ



سبب رفت و از اول مباشر ضامن نيست، «كما نُسب إل ظاهر الأصحاب ف المره؛ لون المباشر بمنزلة الآلة» همان گونه که
اين عدم رجوع به مباشر به ظاهر اصحاب نسبت داده شده است، چون مباشر در اين موارد به منزله آلت است. «و أما ف غير
ذلك فالضمان أو قرار الضمان فيه يحتاج إل دليل مفقود»، يعن اما در جاي که هم سبب داريم و هم مباشر، اما اتلاف و تلف

عرفا به سبب مستند نيست، ضمان يا استقرار ضمان محتاج دليل است، که در ما نحن فيه دليل نداريم.

استقرار ضمان مثل ضمان در ايادي متعاقبه است، که مثلا يد اول به يد دوم مدهد، يد دوم به يد سوم و در يد سوم تلف شد،
که تمام اينها ضامن هستند، يعن مال متواند به هر کدام از اينها که بخواهد رجوع کند و خسارت را از او بيرد، که مال هم

خسارت را از يد سوم گرفت، که اگر جاهل بوده، به يد دوم رجوع م کند و يد دوم هم به آن کس که غاصب اول بوده، که
قرار يعن استقرار ضمان با او هست.

پس شيخ(ره) در قاعده اقوائيت سبب بر مباشر، اگر تلف مستند به سبب باشد، فرموده: اين تحت قاعده «من اتلف مال الغير فهو
له ضامن» مرود، اما اگر تلف مستند به سبب نباشد، چنين قاعدهاي نداريم،«فلا بدّ من الرجوع بالأخرة إل قاعدة الضرر»،

تقديم السبب إذا كان أقوى»، يا به اجماع منقول الإيضاح عل ف ر اين که به قاعده لاضرر رجوع کنيم، «أو الإجماع المدّعم
که فخر المحققين(ره) بر تقديم سبب در صورت اقوائيت ادعا کرده رجوع کنيم.

در اينجا دو نته براي توضيح اضافه کنيد، عرفا اقوي است، لن به حدي نيست که تلف مستند به اين سبب باشد. سبب داريم
که عرفا اقوي است، اما اينطور نيست که بوييم: اين تلف عرفا و مستقلا مستند به اين سبب باشد، در باب اکراه اصلا

مگويند: اين تلف مستند به مره است، اما در موارد دير، مثل اين که شخص ديري را تحري کند که اگر مثلا فلان عمل را
انجام ده، اين مقدار پاداش را مدهم، که آن محرک سبب هست، اما در اينجا کس که اين خسارت به او مستند است مباشر

است و مستند به اين سبب نيست، ولو اين که اين سبب عرفا اقوي است، لن تلف و خسارت استنادي به اين سبب ندارد.

«أو بالأخبار الواردة ف الموارد المتفرقة»، يا اخباري که در موارد متفرقه است، «أو كون الغار سبباً ف تغريم المغرور»، غار
سبب در تغريم مغرور باشد، «فان كشاهد الزور ف ضمان ما يؤخذ بشهادته»، پس اين غار، مانند شاهد است که شهادت دروغ

بدهد، که ضامن آن چيزي است که شهادت داده است.

بعد شيخ(ره) فرموده: «و لا ريب ف ثبوت هذه الوجوه فيما نحن فيه»، عرض کرديم ما نحن فيه از مورد دوم است، يعن اجتماع
سبب و مباشر است، که بايع سبب است و مشتري مباشر، اما سبب است که اتلاف منافع استناد به سبب ندارد، حال اگر

بخواهيم بايع را ضامن کنيم، بايد ي از اين چهار راه بايد برويم، که ش نيست که تمام اين چهار راه در مانحن فيه وجود
دارد، «أما الأخير فواضح، و أما الأول فقد عرفته»، يعن غرور که واضح است، اما الاول که قاعده لاضرر بود، که بيان شد. «و

خصوص المسألة»، اما اجماع و اخبار، ولو در خصوص مساله اجماع يا روايت ا الإجماع و الأخبار فهما و إن لم يردا فأم
نظائر المسألة كافٍ»، اما تحقق اجماع و اخبار در نظائر مساله کاف أنّ تحقّقهما ف ويد: بايع ضامن است، «إنداريم، که ب

است، «فإنّ رجوع آكل طعام الغير إل من غره بدعوى تملّه و إباحته له مورد الإجماع ظاهراً»، مثل کس که طعام به ديري
مدهد و مگويد: بخور . آکل هم که فر مکند اين طعام مل آمر است، مخورد، بعد معلوم مشود که طعام مل آمر

نبوده است، که رجوع اين آکل به کس که او را فريب داده، ظاهرا مورد اجماع است، «و رجوع المحوم عليه إل شاهدي الزور
مورد الأخبار»، و اين که محوم عليه متواند به شاهدي که شهادت دروغ داده رجوع کند، مورد روايات است، «و لا يوجد فرق

بينهما و بين ما نحن فيه أصً»، و بين اين رجوع آکل طعام و رجوع محوم عليه و بين ما نحن فيه اصلا فرق نيست.

بعد فرموده: بعض مثل صاحب رياض(ره) کبراي قاعده غرور را مورد خدشه قرار داده، بعض هم صغري را مورد خدشه قرار
دادهاند، که اصلا در اينجا غرور صدق نمکند.



شيخ(ره) فرموده: اين که انسان مال را بيرد و به خيال اين که مال خودش است، از آن استفاده کند، بعد مفهمد که مال
ديري بوده و بايد خسارتش را بدهد، مشخص است که مساله فريب در اينجا هست، «و قد ظهر مما ذكرنا فساد منع الغرور

فيما نحن فيه، كما ف كلام بعض»، يعن برخ در ما نحن فيه صغراي غرور را منع کردهاند، «حيث عدل ف رد مستند المشهور
عما ف الرياض من منع البرى، إل منع الصغرى»، از اين حيث که از آنچه که صاحب رياض(ره) گفته، که کبري را منع

کرده، عدول کرده به منع صغري، يعن آن بعض به جاي منع کبري، صغري را منع کردهاند.

شيخ(ره) فرموده: اين فاسد است، «فإنّ الإنصاف أنّ مفهوم الغرور الموجب للرجوع ف باب الإتلاف و إن كان غير منقّح»، «فان
...» بيان فساد است، يعن مفهوم غروري که دليل رجوع در باب اتلاف است، ولو اين که منقح نيست، يعن ي اشالش اين

است که آيا صدق ضرر بايد باشد يا نبايد باشد، «إ أنّ المتيقّن منه ما كان إتلاف المغرور لمال الغير و إثبات يده عليه لا بعنوان
أنّه مال الغير»، اما مسلما اگر مغرور مال غير را اتلاف کرد و يدش بر آن اثبات شد، نه به عنوان اين که مال غير را اتلاف کند،
«بل قصده إل إتلافه مال نفسه أو مال من أباح له الإتلاف»، بله به عنوان مال خودش آن را اتلاف کند، يعن قصدش اين است

که مال خودش را اتلاف بند، يا کس بويد اين مال من است، که براي تو اباحه کردم، هر چه مخواه سر اين مال بياور،
«فيون غير قاصد لإتلاف مال الغير»، پس قاصد اتلاف مال غير نيست، «فيشبه المره ف عدم القصد»، پس مغرورشبيه مره

است، در اين که قصد به اين نداشته که مال غير را از بين ببرد.

بعد فرموده: «هذا كلّه، مضافاً إل ما قد يقال: من دلالة رواية جميل المتقدّمة»، با تمام اين حرفها دليل ديري هم داريم براي اين
ية الولد منفعة راجعة إل المشتري»، که مشتري بتواند به بايع رجوع کند و آن روايت جميل است که گذشت، «بناء عل أنّ حر

ف است که واصل به مشتري باشد، «و هو الذي ذكره المحقّق احتما البته بنا بر اين احتمال که حريت ولد عرفا منفعت
تفسير المسالك»، که اين که حريت ولد مفعت راجع به مشتري باشد، در شرايع به عنوان ي عل باب الغصب، بناء الشرائع ف

احتمال در باب غصب بيان شده، البته اين بنا بر تفسير شهيد ثان(ره) از عبارت محقق(ره) است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


