
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«مضافاً إل فحوى الإجماع المدّع عل حصول فسخ ذي الخيار بالفعل، كالوطء و البيع و العتق؛ فإنّ الوجه ف حصول الفسخ
ه دلالتها عل قصد فسخ البيع ...»

خلاصه مطالب گذشته

کلام به اينجا رسيد که بعد از بيع فضول، اگر مال تصرفات غير مناف انجام داد، مثلا مال را در معرض بيع قرار داد و يا عقد
ن است تنافمم با انشاء عقد فضول ندارد، يعن منافات فاسدي بر آن منعقد کرد، آيا اين تصرفات که با بقاء عقد فضول

داشته باشد، اما با اثر عقد فضول هيچ منافات ندارد، آيا اين تصرفات عنوان رد را دارد يا نه؟

شود و يا با عدم التفات، اما در صورتواقع م مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين تصرفات غير منافيه؛ يا با التفات به بيع فضول
که مال با التفات به بيع فضول اين تصرفات غير منافيه را انجام مدهد، اين تصرفات عنوان رد فعل را دارند.

را از عقد اجنب کاملا مال است و همان طور که رد قول ملحق به رد قول سپس سه دليل اقامه کرده بر اين که رد فعل
مکند، رد فعل هم مال را از عقد اجنب مکند، که اين سه دليل براي کبراي مساله است.

به عبارت دير از نظر صغري، ترديدي در مساله نيست، که اين تصرف غير مناف را که مال انجام داده، مصداق براي رد، آن
هم رد فعل است، يعن با فعل خودش آن بيع فضول را رد کرده است.

لذا اگر به بعض از حواش مراجعه مکنيد، اين نته را توجه داشته باشيد، براي بعض از آنها مساله خلط و اشتباه شده، فر
کردهاند که مرحوم شيخ(ره) سه دليل براي صغري آورده، که اين تصرف عنوان رد دارد، در حال که اين سه دليل براي

کبراست.

دليل سوم بر رد فعل بودن تصرفات غير مناف در فرض التفات

دليل سوم اين است که شيخ(ره) فرموده: در معاملهاي که در آن خيار وجود دارد، اگر ذو الخيار فعل انجام دهد، مثلا بايع
جاريه را به مشتري فروخته و براي خودش خيار جعل کرده، حال اگر بايع در مدت خيار، جاريه را وط کرد، فقهاء اجماع

دارند که با اين فعل فسخ محقق مشود، يا اگر بايع جاريه را فروخت، يا آزاد کرد و بيع و عتق انجام داد، اجماع فقهاء بر اين
است که با اين افعال معامله فسخ مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد شيخ(ره) فرموده: اگر اين افعال موجب فسخ معامله باشد، به طريق اول در ما نحن فيه، اين تصرفات موجب رد و فسخ
است.

بيان اولويت اين است که در ما نحن فيه که بيع فضول واقع شده، اين بيع فضول قبل از اجازه مال، هنوز از حيث حدوث
متزلزل است، يعن معامله ناقص است، که همه اجزاء و شرايطش نيامده، لذا اگر در معاملهاي که در آن خيار وجود دارد و

وجود خيار مانع از تحقق مليت براي طرفين نمشود، ‐يعن اگر معامله محقق شد، ولو بايع هم خيار داشته باشد، اما مبيع به
مل مشتري منتقل شده و ثمن هم به مل بايع منتقل مشود.‐ فعل بتواند معامله را بر هم زند، آن هم معاملهاي که حدوثا تمام

است و لن تزلزلش من حيث البقاء است، در ما نحن فيه که حدوثا متزلزل هست، به طريق اول متواند.

به بيان دير در آنجا مساله از باب رفع است، يعن در باب بيع خياري بيع واقع و مليت محقق شده و بعد که بايع ذو الخيار
وط، بيع و يا عتق مکند، اين تصرفات عنوان رفع دارد، اما در ما نحن فيه اگر مال بخواهد رد کند، عنوان دفع دارد و دفع

آسانتر از رفع است و اگر فعل صلاحيت براي رفع داشته باشد، به طريق اول صلاحيت براي دفع هم دارد.

لذا شيخ(ره) از راه اولويت اثبات کردهاند که رد و فسخ فعل، ملحق به رد قول است.

پس نتيجه اين شد که اگر مال تصرف غير مناف انجام داد، با التفات به وقوع بيع فضول اين تصرف عنوان رد فعل دارد و
معامله فضول را به هم مزند.

تصرفات غير مناف با فرض عدم التفات

قسم دوم، تصرفات غير منافيهاي است که با عدم التفات تحقق پيدا مکند، يعن مال بدون اين که از بیع فضول خبردار باشد
و يا اين که فراموش کرده، مالش را در معرض بيع قرار ميدهد، که شيخ(ره) فرموده: ظاهر اين است که اين تصرفات موجب رد

بايد بداند چيزي و يا عمل نيست، چون رد از امور انشاييه است و نياز به قصد دارد و قصد هم متوقف بر التفات است، يعن
واقع شده، تا رد آن را قصد کند.

در اينجا که مال التفات به وقوع بيع فضول ندارد، پس قصدي هم براي رد ندارد، لذا شيخ(ره) در اين صورت فرموده: رد
محقق نمشود.

عدم کفايت مجرد رفع يد از بيع فضول

بعد اين مطلب را عنوان کرده که آيا مجرد رفع يد از بيع فضول، در رد کفايت مکند يا نه؟ مال از آن بيع فضول، با همين
انشاء تصرف غير مناف رفع يد مکند و همين تصرف غير مناف با انشاء بيع فضول ضديت و تضاد دارد.

شيخ(ره) فرموده: اين رفع يد کفايت نمکند، چون گفتيم که در رد، قصد معتبر است و در ما نحن فيه فرض اين است که چون
التفات به بيع فضول ندارد، پس نسبت به آن قصدي هم ندارد و اگر قصدي نداشت عنوان رد در اينجا محقق نيست.

البته فرموده: مواردي داريم که مجرد رفع يد کفايت مکند، ولو اين که التفات هم در کار نباشد، مثلا در باب رجوع در طلاق،
اگر مردي طلاق زوجهاش را انار کرد و گفت: طلاق ندادم، فقهاء فتوي دادهاند که انار موجب رجوع در طلاق است، ولو



واقعا طلاق داده و يادش رفته باشد، اما مع ذل اين انار را براي رجوع در باب طلاق کاف مدانند.

اما در ما نحن فيه که مساله رد است، شيخ(ره) فرموده: اين نياز به قصد دارد و بدون قصد محقق نمشود، ولو اين که در باب
طلاق، ي چنين فتواي را هم فقها دارند.

بعد استدراک کرده و فرموده: اگر در باب عقود جائزه مثل هبه چنين تصرف را، ولو با عدم التفات کاف دانستيم، که اگر مثلا
کس مالش را به ديري بخشيده، بعد با عدم التفات به هبه، ي تصرف غير مناف انجام دهد، مثلا آن را در معرض بيع قرار

دهد، اگر در باب عقود جائزه اين تصرفات موجب فسخ عقد جائز باشد، در ما نحن فيه به طريق اول است.

لن فرموده: قبلا در عقود جائزه گفتيم که: اين تصرفات با عدم توجه به وقوع عقد جائز، مصحح براي فسخ نمباشد و با اين
افعال، در عقود جائزه فسخ تحقق پيدا نمکند و لذا در ما نحن فيه هم همين طور است.

بعد مساله را به فرض اول هم سرايت داده و فرموده: حت در فرض التفات هم مساله مشل است، به فرض اين که مال به بيع
فضول هم التفات دارد و چنين تصرفات را انجام مدهد، شيخ(ره) فرموده: مشل مدانيم که اين تصرف، عنوان رد داشته

باشد، چون بعض از فقهاء ادعاي اجماع کردهاند بر اين که در باب فسخ نياز به لفظ داريم.

تطبيق عبارت

«مضافاً إل فحوى الإجماع المدّع عل حصول فسخ ذي الخيار بالفعل»، اجماع بر حصول فسخ ذي الخيار به سبب فعل ادعا
شده است، که بايع ذو الخيار با فعلش متواند معامله را فسخ کند، «كالوطء و البيع و العتق»، مانند وط و بيع و عتق، که

شيخ(ره) فرموده: در اين که چرا با اين افعال فسخ محقق مشود؟ در اينجا دو احتمال است؛ ي احتمال اين است که اين افعال
دلالت دارد بر اين که ذو الخيار قبل از اين که اين افعال را انجام دهد، قصد فسخ معامله را کرده است و احتمال دوم هم اين

که مال لذا اول بايد آن مال ،«مل و «لا بيع الا ف «مل الا ف است، که «لا وط است که چون اين افعال متوقف بر مل
و بايع در آن خيار دارد، دوباره به ملش برگردد و بعد آن را بفروشد.

شيخ(ره) فرموده: اين وجه دوم، وجه باطل است، چون اين که توقف بر مل دارد، باعث مشود که بوييم: اين تصرفات
باطل است، چون وط و بيع و عتق توقف بر مل دارد و در ايام خيار اين مال در مل ذو الخيار نبوده، پس نتيجه طبيعاش

اين است که بوييم: اين تصرفات باطل است.

«فإنّ الوجه ف حصول الفسخ ه دلالتها عل قصد فسخ البيع»، دليل براي حصول فسخ، دلالت دارد که اين امور بر قصد فسخ
بيع بوده، «و إ فتوقّفها عل الملك لا يوجب حصول الفسخ بها»، و الا توقفش بر مل موجب حصول فسخ به اين تصرفات

نمشود، «بل يوجب بطلانها؛ لعدم حصول الملك المتوقّف عل الفسخ قبلها حتّ تصادف الملك»، بله موجب بطلان اين
که متوقف بر فسخ است، قبل از اين تصرفات واقع نشده است، تا اين که اين تصرفات با مل شود، چون ملتصرفات م

مصادفه کند، يعن اين تصرفات در مل واقع شود.

بعد شيخ(ره) وجه اولويت را بيان و فرموده: «و كيف كان، فإذا صلح الفسخ الفعل لرفع أثر العقد الثابت المؤثّر فعً»، اگر فسخ
فعل براي رفع اثر عقد ثابت صلاحيت داشته باشد، چون عقدي که در آن خيار است، فعلا عقدي ثابت و موثر است، يعن اين

عقد الان تمام است و فقط اين خيار باعث شده که از حيث بقاء متزلزل شود، اما از حيث حدوث هيچ تزلزل در آن وجود
ندارد، که اگر براي چنين عقدي بتواند فاسخ شود، «صلح لرفع أثر العقد المتزلزل من حيث الحدوث القابل للتأثير، بطريق



أول»، براي رفع اثر عقدي که از حيث حدوث متزلزل هست، به طريق اول صلاحيت دارد.

اشال که در اينجا هست اين است که اين مثالهاي که زدهايد، وط، بيع و عتق، همه تصرفات مناف است، در حال که الان
در تصرفات غير مناف بحث مکنيم و لذا اين اشال موجب شده که جلوي اولويت مسدود شود و اين اولويت کنار رود.

«و أما الثان و هو ما يقع ف حال عدم الالتفات»، اما قسم دوم که در حال عدم التفات واقع شود، «فالظاهر عدم تحقّق الفسخ
به»، ظاهر آن است که فسخ، با اين تصرف همراه با عدم التفات واقع نمشود، «لعدم دلالته عل إنشاء الرد»، چون دلالت بر

انشاء رد ندارد، «و المفروض عدم منافاته أيضاً للإجازة اللاحقة»، و مفروض اين است که اين تصرف با اجازهاي که بعدا
مآيد منافات ندارد. «و لا يف مجرد رفع اليد عن الفعل بإنشاء ضدّه»، و مجرد رفع يد از فعل هم کفايت نمکند، مراد از اين
فعل، يعن بيع فضول، که مجرد رفع يد از آن، به سبب انشاء ضدش، که همان تصرف مناف است کفايت نمکند، «مع عدم

صدق عنوان الرد الموقوف عل القصد و الالتفات إل وقوع المردود»، همچنين رد هم صدق نمکند، چون رد موقوف بر قصد
و التفات به وقوع مردود است، «نظير إنار الطلاق الذي جعلوه رجوعاً و لو مع عدم الالتفات إل وقوع الطلاق، عل ما يقتضيه

إطلاق كلامهم»، اين نظير براي منف است، يعن براي يف است، که در جاي هم داريم که مجرد رفع يد کفايت مکند، نظير
اين که زوج طلاق را انار کند، اين انار را که رجوع قرار دادهاند، ولو التفات به وقوع طلاق هم نداشته باشد، مثل اين که يادش
رفته که طلاق داده، اما همين که انار مکند، اين حقيقتا رجوع در طلاق است که اطلاق کلمات فقهاء اين را اقتضا مکند، که

انار زوج، چه التفات داشته باشد و چه نداشته باشد، عنوان رجوع را دارد.

شيخ(ره) فرموده: اگر در باب طلاق هم چنين چيزي باشد، اما در باب رد که رد از امور انشائيه است، نياز به قصد و التفات به
وقوع مردود وجود دارد و چنين چيزي کفايت نمکند.

تهافت در کلام شيخ(ره) و جواب از آن

در اينجا بين دو عبارت شيخ(ره)، در ابتدا تهافت و تغايري به ذهن مرسد، که بحث در تصرفات غير منافيه بود، آن وقت
شيخ(ره) فرموده: تصرفات غير منافيه، يا با التفات است و يا با عدم التفات، که در فرض عدم التفات، شيخ(ره) تعبير کرده «و
لا يف مجرد رفع اليد عن الفعل بانشاء ضده»، که اين انشاء ضده يعن انشاء مناف، که تعبير مکند به اينه اين ضد است، آيا

،که شيخ(ره) از آن تعبير کرده به ضد بيع فضول ،ري غير از بيع فضولبيع دي بين اين دو مطلب تغايري وجود ندارد؟ يعن
مناف با آنست، در حال که بحث در تصرفات غير منافيه است.

دو جواب براي رفع اين تناف هست؛ ي جواب اين است که از نظر انشاء تناف هست، چون وقت بيع فضول واقع شد، بعد
مال که آن در معرض بیع قرار مدهد و يا بيع فاسد بر آن انجام مدهد، اين انشاء دوم با انشاء اول از حيث انشاء تناف دارند،
اما از حيث تاثير تناف ندارد. تصرفات غير منافيه يعن تصرفات غير منافيه از جهت تاثير، يعن مال تصرف انجام دهد که از

نظر تاثير، با تاثير بيع فضول منافات ندارد. پس انشائش منافات دارد اما تاثيرش منافات ندارد.

جواب دوم هم اين است که «انشاء ضده»، يعن انشائ است که مناف با بقاء هست و نه حدوث، يعن ضد من حيث البقاء، اما
از حيث حدوث اين چنين نيست، که شيخ(ره) هم در چند سطر بعد، به تفصيل بين بقاء و حدوث اشاره کردهاند.

«نعم، لو ثبت كفاية ذلك ف العقود الجائزة كف هنا بطريق أول، كما عرفت»، اگر کفايت اين که اين تصرفات غير منافيه
موجب فسخ شود، در عقود جائزه ثابت باشد، به همان وجه اولويت که در مثل رفع و دفع بيان کرديم در اينجا اول است. «لن

لم يثبت ذلك هناك فالمسألة محل إشال»، اما کفايت فسخ در عقود جائزه ثابت نيست، پس مساله محل اشال است، «بل



هم که التفات به بيع فضول در جاي حت ال در کفايت فرض سابق هم هست، يعنه اشكفاية سابقه أيضاً»، بل ال فالإش
دارد، اين تصرف موجب فسخ نيست، «فإنّ بعض المعاصرين يظهر منهم دعوى الاتّفاق عل اعتبار اللفظ ف الفسخ كالإجازة»،
چون بعض از معاصرين بر اعتبار لفظ در فسخ مانند اجازه ادعاي اجماع کردند. «و لذا استشل ف القواعد ف بطلان الوكالة

بإيقاع العقد الفاسد عل متعلّقها جاهً بفساده»، و چون لفظ در باب رد معتبر است، علامه(ره) در قواعد در بطلان وکالت
اشال کرده که اگر موکل به وکيل مگويد: در اين مال وکيل هست که آن را مثلا اجاره بده، اگر موکل در زمان که به وکيل
وکالت داده، خودش ي بيع و عقد فاسد بر متعلق وکالت منعقد کرد، آيا با اين فعل، وکالت وکيل از بين مرود يا نه؟ مرحوم

علامه(ره) فرموده: اين محل اشال است، چون در باب رد اجماع ادعا شده، بر اين که لفظ معتبر است، البته در حال که
جاهل به فساد عقد است، چون اگر عقد، عقد صحيح باشد که اصلا دير قطعا موجب به هم زدن وکالت است.

«و قرره ف الإيضاح و جامع المقاصد عل الإشال»، فخرالمحققين و محقق ثان(قدس سرهما) علامه(ره) را بر همين اشال
تاييد کردهاند.

بحث اخلاق هفته

قال رسول اله(صل اله عليه و آله و سلم): « يدْخُل ملَوت‌ السماواتِ و ارضِ من مَ بطْنَه» ي از امور مهمهي در مسائل
اخلاق، تقليل در ابعاد حيوان است.

اگر انسان بخواهد موفق شود که سير و سلوک داشته باشد و قدمهاي را براي امور معنوي بردارد، اولين و مهمترين قدم، ‐
چون قدم اول خيل مهم است‐ مساله تقليل در ابعاد حيوان انسان است.

در دستور العملهاي که در زمان قديم بين علما و بزرگان رسم بوده، دستور العملهاي اخلاق  که بين شخصيتهاي که خودشان،
شد، مثلا در دستور العمل معروفرسيده بودند، رد و بدل م ساليان متمادي را در راه سير و سلوک گذارنده بودند و به مقامات
که مرحوم ميرزا جواد آقاي مل تبريزي(اعل اله مقامه الشريف) به مرحوم حاج محمد حسين اصفهان(ره) آن فقيه ممتاز در

فقه و فلسفه و عرفان داده، که هر کدامشان در حد بالاي از نظر معنوي بودند، اولين مطلب که به مرحوم محقق اصفهان(ره)
سفارش کرده، اين است که ابعاد حيوان را تقليل بده.

بين اينها جمع نمشود، که انسان ابعاد حيوانيش را حفظ کند، خوابش، خوراکش، استراحتش مفصل باشد، اما از آن طرف هم
بخواهد به درجات بالا برسد. پس بايد ابعاد حيوان را تقليل دهيم و اولين چيزي که خيل براي ما مورد ابتلاست و بايد از همين

سنين و بله قبل از اين سنين شروع مکرديم، تقليل در غذاست.

بله خدواند براي انسان خوردن غذا را مباح کرده، هم متواند به قدري بخورد، که کاملا سير شود و هم ما فوق آن، اشال هم
ندارد، مر اين که به حد اضرار به بدن برسد، اما در جاي که انسان ميل دارد و بدن هم آمادگ خوردن غذا را دارد و انسان

اجتناب مکند، همين آثار ملات را براي انسان فراهم مکند. تضعيف اين بعد حيوان، خودش آثاري را براي انسان مآورد.

اين نتهاي که مخواهم عرض کنم، براي من خيل هم ملموس بوده است، والد معظم ما(حفظه اله) مبتلا به مرض قند هست،
شايد حدود هفت هشت سال است و کسان هم که مبتلا به مرض قندند، از بسياري از غذاها بايد اجتناب کنند، شايد مثلا از نود
و پنج درصد غذاهاي رايج بايد اجتناب کنند. روزي خود ايشان به من فرمودند که: اين اجتناب ي آثار باطن ناخود آگاه براي

من داشته، که مثلا من بعض از حقايق برايم روشن شده، که قبلا اصلا برايم روشن نبود.



اين ي چيز خيل طبيع است، که تقليل در ابعاد حيوان و کم خوري، تاثیر دارد که در روايات هم بسيار نسبت به آن سفارش
شده، مخصوصا در بين جمع و جاي که دعوت مشويم، مخصوصا ما طلبه ها که حت غذا خوردنمان، مقدار و کيفيت آن،

همه اينها مورد توجه مردم هم هست.

از نظر معارف قرآن و از نظر اخروي، چيزي که بالآيات القرآنيه ثابت هست، اين است که انسان هر مقداري که در اين دنيا از
لذائذ اين دنيا کمتر استفاده کند، خداوند در آن دنيا عوضش را به او مدهد، حت اگر ي لقمه کمتر بخورد.

قرآن در مورد کفار مفرمايد: اينها که روز قيامت مآيند، دير طيبات خودشان را دنيا استفاده کردند و بهره خودشان را بردند.
لذا در مورد کفار، ي از حمتهاي اين که انسان مبيند که امور رفاه و لذائذ دنيوي براي آنها فراهم هست، همين است، که

اين لذائذ براي آنها نعمت نيست و غير از اين دنيا ،دير بهرهاي ندارند. خداوند هم مفرمايد که: دائم اين طيبات و بهره ها را در
اختيار اينها مگذاريم، چون اينها دير بهره اخروي ندارند.

اگر اين باورمان باشد، که از نظر آيات قرآن و معارف دين، انسان هر مقداري اين لذائذ دنيويه را براي خودش کم کند، به ازاي
آن درجات و بهره هاي اخرويش بيشتر مشود، همين توجه باعث مشود که انسان غذاي را که متواند بيشتر بخورد، کمتر

بخورد.

اما آثار دنيويش اين است که اين سفارش و دستور براي ما اصلا واجب است، که تقليل در غذا داشته باشيم، در روايات هست
که نور حمت در قلب انسان گرسنه جاي مگيرد، اما کس که صبح که از خواب بر مخيزد، صبحانه مفصل، ظهر، غذاي

مفصل و شب هم شام مفصل، اين اصلا درونش آمادگ براي نور حمت ندارد و دير قساوت، ظلمت ها و تيرگ ها را بايد در
درونش يافت.

باز در سفارشات و دستور العمل ها هست موقع گرسن غذا نخوريد، ي ساعت بعد از آن غذا بخوريد، که اين چشيدن طعم
جوع، ذهن انسان را شخم مزند و روح انسان را براي دريافت معارف اله تلطيف مکند، يا مثلا سفارش شده که انسان دو

وعده در روز بيشتر غذا نخورد، ي به هنام صبح و ي هم به هنام عشاء، *و لَهم رِزْقُهم فيها برةً و عشيا* که در قرآن آمده،
که بيش از دو مرتبه غذا خوردن اين صحيح نيست، که اين از جهت کميت است.

در جهت کيفتيش هم گفتهاند: خيل انسان کم گوشت بخورد، غذاهاي را که مقداري جنبه انبات لحم در بدن دارند را تقليل دهد.

انسان در ظاهر مگويد: اين چه مساله مهم است؟ فوقش اين است که اين ي امر مطلوب است، اما اين نه تنها مستحب
است، نه تنها مستحب موکد است، بله براي ما که در طريق معارف قرآن هستيم، اصلا واجب است، لذا بايد اين را از همين

حالا شروع کنيم.

در اين روايت هم پيامبر(صل اله عليه و آله) فرمودند: داخل در ملوت آسمانها نمشود، کس که شم خودش را پر کند، اگر
پرخوري کند، بايد در همين عالم طبيع بماند و دير به عالم ملوت او را راه نيست و او را خبري از عالم ملوت نخواهد بود.

اين مطلب در مهجة البيضاء، جلد پنجم، صفحه 146 آمده است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=19&a=62

