
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 53 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما القول ف المجاز فاستقصاؤه يون ببيان امور الأول: يشترط فيه كونه جامعاً لجميع الشروط المعتبرة ف تأثيره عدا رضا
المالك، فلا يف اتّصاف المتعاقدين بصحة الإنشاء ....»

احام مجاز

بعد از اين که مرحوم شيخ(ره) احام مجيز را استقصاء و مفصلا بحث کرده، شروع به بيان احام مجاز کرده و فرمودهاند: که
اگر بخواهيم به صورت مستقص بحث کنيم، بايد در اموري بحث کنيم.

مراد از مجاز آن عقدي است که مخواهد متعلق اجازه واقع شود، که در اينجا مخواهيم احام اين عقدي که متعلق اجازه
واقع مشود را بيان کنيم.

امر اول: عقد مجاز جامع جميع شرايط معتبره غير از رضايت

در مطلب اول که بيان کرده فرمودهاند: مجاز و عقد مجاز بايد جامع جميع شرايط معتبره در بيع، غير از رضايت مال باشد،
يعن عقدي که مخواهد مجاز واقع شود، تنها کمبودش فقط، نبود رضايت مال باشد، اما خود عقد و متعاقدين بايد داراي همه

ي شرايط معتبره باشند.

بنابراين اگر عقدي از نظر متعاقدين شرايط را داشت، اما از نظر عوضين داراي شرايط نبود، اين عقد قابليت اجازه را ندارد. مثلا
فرض کنيد که وقت مخواست بيع فضول واقع شود، عوضين، هر دو يا ي مجهول باشند، که در اينجا دير اين عقد قابليت

براي اجازه را ندارد، ولو در حين اجازه عوض و معوض مشخص باشد و مال آن مال را معين هم کند، اين کاف نيست.

بنابراين اتصاف متعاقدين به شرايط کفايت نمکند و علاوه بر متعاقدين، عوضين هم بايد شرايط را دارا باشند.

عدم کفايت وجود شرايط در طرف اصيل حين العقد

همچنين در معاملات که ي طرف اصيل و طرف دير فضول است، اينجا کفايت نمکند که بوييم: اگر اصيل تمام شرايط را
دارا باشد، کاف است، احراز وجود شرايط، فقط در جانب اصيل کفايت نمکند، اعم از اين که قائل شويم که اجازه ناقليت دارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


يا اين که بوييم کاشفيت دارد.

بعض گفتهاند: در حين عقد فضول اگر اصيل داراي شرايط باشد، اين کفايت مکند، چون عقد از طرف اصيل لازم است. لذا
از طرف اصيل بايد همه شرايط موجود باشد، مثلا اصيل بالغ، عاقل، مختار و قاصد مدلول عقد باشد. گفتهاند که: تنها احراز

شرايط از طرف اصيل کفايت مکند، چون عقد نسبت به اصيل لازم است.

مرحوم شيخ(ره) فرموده: خير، بايد در عقدي که بعدا مال مخواهد اجازه کند، متعاقدين در حين عقد داراي جميع شرايط
باشند و تنها احراز شرايط از طرف اصيل کاف نيست.

دليل که شيخ(ره) آورده اين است که فرمودهاند: اگر اين عقد بخواهد ي عقد موثر واقع شود، متوقف است بر اين که در حين
عقد، جميع شرايط معتبره موجود باشد.

بعد در توضيح فرموده: در باب فضول اگر اجازه را کاشفه بدانيم، خود عقد تمام السبب مشود، چون مررا عرض کرديم که
بنا بر اين که کاشفه باشد، اجازه نه جزء است و نه شرط، يعن حت شرط اصطلاح هم  نيست، بله بنا بر کشف حقيق به

معناي مشهور، اجازه مثل چراغ است که وقت روشن مشود، مطلب را براي ما روشن مکند.

پس وقت عقد تمام السبب شد، سبب در حين وجود و در حين تحققش، بايد همه شرايط معتبره را داشته باشد، بنابراين عقد بايد
داراي همه شرايط معتبره در حين تحققش باشد.

اما اگر اجازه را ناقله دانستيم، شيخ(ره) فرموده: ناقله اشبه به شرط است، يعن در حم شرط است، منتها شرط متاخر است،
يعن شرط که بعدا تحقق پيدا مکند.

اگر اشبه به شرط شد، لازمه اش اين است که مشروط، که مخواهد اين اجازه شرط براي آن باشد، بايد در حين تحققش، همه
خصوصيات و شرايط معتبره را داشته باشد.

حال اگر اجازه را ناقله بدانيم و قبول کنيم که جزء است، که حق هم همين است، که اگر اجازه را ناقله دانستيم، عنوان جزئيت
دارد، آيا جزء براي عقد است و يا جزء براي سبب موثر؟

شيخ(ره) فرموده: روشن است که اگر بنا بر ناقليت، اجازه را جزء قرار داديم، هيچ فقيه نمگويد که: اجازه جزء عقد است،
چون عقد تمام شده، براي اين که ايجاب و قبول که دو رکن عقدند، قبلا محقق و تمام شدهاند.

بله اجازه جزء سبب موثر است، يعن آنچه که موثر در مليت است، دو جزء دارد؛ ي جزئش خود عقد است و جزء ديرش
اجازه است، پس اگر ي جزئش عقد باشد، اجزاء مرکب اگر بخواهند عنوان جزئيت داشته باشند، بايد در حين تحقق، همه

شرايط را دارا باشند. آن عقدي متواند جزء براي سبب موثر باشد که در حين تحقق، داراي همه شرايط معتبره باشد.

بنابراين شيخ(ره) فرموده: به نظر ما در عقد فضول کس نيايد بويد: اگرشرايط در جانب اصيل باشد کاف است، چون عقد از
اگر در حين عقد هم نبود، در حين اجازه هم بخواهد تحقق پيدا کند کاف ،طرف اصيل لازم است، اما شرايط در جانب فضول

است. بله بايد شرايط عقد مجموعا من الطرفين در حين عقد موجود باشد.



سوال:...؟
پاسخ استاد: در احام مجاز هستيم، که آيا مال مجيز متواند عقد ناقص را اجازه کند؟ عقد ناقص، يعن عقدي که غير از

مساله کمبود رضايت مال، بعض از شرايط دير را هم ندارد، آيا چنين عقدي که فاقد اين شرايط است، مال متواند آن را
اجازه کند يا نه؟

تفصيل بين انواع شرايط

بعد مرحوم شيخ(ره) در آخر اين مطلب فرمودهاند: دو نوع شرايط داريم، ي شرايط که در خود انشاء معتبر است، مثل
ماضويت و عربيت، که اين گونه شرايط بايد در حين تحقق عقد محقق باشد و اگر ي عقدي فاقد ي از شرايط انشاء باشد،

قابليت اجازه را ندارد.

اما شرايط هم داريم که شرط در خود انشاء عقد نيست، بله شرط براي تاثير شرع عقد است، که اين گونه شرايط، اگر در
حين عقد محقق نباشد، ول در حين اجازه محقق شود، بعيد نيست که بوييم: دير اشال ندارد، که از جمله اين شرايط،

قدرت بر تسليم است، که اگر در حين عقد، نه فضول و نه مال، قدرت بر تسليم مال را که فضول مفروشد ندارند، اما بعدا
که مال مخواهد اجازه کند، قدرت بر تسليم دارد، اين اشال ندارد و يا اگر فضول مصحف را به کافر بفروشد و در حين

اجازه آن مشتري کافر مسلمان شود، بعيد نيست که بوييم: کاف است.

اين شرايط، يعن اسلام مشتري و يا قدرت بر تسليم، از شرايط است که در تاثير اين عقد موثر است، اما در انشاء يا منش هيچ
گونه مدخليت ندارد، بنابراين در اين گونه شرايط مپذيريم که فقدان آن در حين عقد مضر نيست.

شرطيت بقاء شرايط تا زمان اجازه

آخرين مطلب که در اين مطلب اول بيان کردهاند اين است که آيا شرايط که مگوييم: در حين عقد بايد محقق باشد، بقاي آن
تا زمان اجازه هم لازم است يا نه؟

شيخ(ره) فرموده: اينجا بايد شرايط را دو دسته کنيم؛ در شرايط متعاقدين ش نيست که بقائشان و نه حدوثشان، از زمان عقد تا
زمان اجازه اعتبار ندارد، بنابراين اگر متعاقدين در حين عقد داراي شرايط بودند، اما بعد از عقد، يعن بين عقد و اجازه شرايط

را از دست دادند، در اينجا چنين عقدي متواند مجاز واقع شود، ولو اين که قائل شويم که اجازه عنوان ناقليت دارد.

اما در شرايط عوضين بايد بين قول به ناقليت و قول به کاشفيت تفصيل دهيم، بنا بر اين که اجازه را ناقله بدانيم، بقائشان اعتبار
ندارد.

اما بنا بر اين که اجازه را کاشفه بدانيم، دو وجه براي آن بيان کرده و بعد ي را بر ديري ترجيح دادهاند.

تطبيق عبارت

«و أما القول ف المجاز»، مجاز يعن عقد مجاز «فاستقصاؤه يون ببيان امور الأول يشترط فيه كونه جامعاً لجميع الشروط
المعتبرة ف تأثيره عدا رضا المالك»، استقصائش با بيان اموري است، که اگر بخواهيم همه احامش را بيان کنيم، بايد اموري



يعن ،را ذکر کنيم. اول اين که شرط است در عقد مجاز، که جامع همه شروط معتبر در تاثير عقد باشد، غير از رضايت مال
عقدي متواند متعلق اجازه باشد، که تنها کمبودش، نبود رضايت مال است، اما شرايط انشاء، منش و شرايط العوضين همه

بايد محقق باشند، «فلا يف اتّصاف المتعاقدين بصحة الإنشاء»، لذا اتصاف انشاء متعاقدين به صحت کفايت نمکند، يعن دون
العوضين، که اگر عوضين کمبود داشته باشند، اما متعاقدين شرايط انشاء را داشته باشند، اين کاف نيست. «و لا إحراز سائر
الشروط بالنسبة إل الأصيل فقط»، احراز همه شروط نسبت به اصيل به تنهاي، دون الفضول، که بوييم: اگر همه شروط در

جانب اصيل باشد کاف است، اما در جانب فضول اگر کمبود داشت اشال ندارد، اين کفايت نمکند. «عل الشف للزومه
عليه حينئذٍ»، دقت کنيد اين «للزومه» علت براي منف است و نه علت براي نف، يعن کسان که مگويند: «يف»، دليلشان

.«فاست و نه علت براي «لا ي «فالاصيل»، پس علت براي «ي للزوم العقد عل»

شف» و حال برگشته و فرمودهاند: «مطلقا»، يعنال عل فبل مطلقاً»، اين «بل» اضرابيه است، که اول فرمودهاند: «لا ي»
چه بنا بر کاشفيت و چه ناقليت.

بنا بر ناقليت هم اگر خود اجازه را جزء العقد قرار دهيم، مگوييم: عقد از آن زمان شروع شده و هنوز که اجازه نيامده، تمام
نشده است، مثل ايجاب و قبول که تا آخر قبول، مجموعا ي شء واحد مشود و شرايط بايد در اين مجموع باشد.

اما اگر گفتيم: اجازه جزء عقد نيست، بله عقد آمده و تمام شده، پس در اينجا عقد بايد همه شرايط را در ظرف وجودش دارا
باشد.

«لتوقّف تأثيره الثابت ولو عل القول بالنقل عليها»، «لتوقف» تعليل براي نف است، يعن براي «لا يف»، يعن تاثيري که براي
عقد ثابت است، که همان نقل و انتقال است، اين تاثير ولو بنا بر ناقليت، بر اين شروط توقف دارد و اگر عقد بخواهد تاثير گذار

باشد، بايد اين شروط را دارا باشد.

«و ذلك لأنّ العقد إما تمام السبب أو جزؤه»، «و ذلك» براي «لتوقف» است. در اينجا بعض از محشين «ذل» را تعليل براي
«و لا احراز» گرفتهاند، که صحيح نيست، بله بيان براي «لتوقف» است، يعن به اين علت عقد در تاثيرش متوقف است بر اين

که در حين عقد همه شرايط را دارا باشد، که عقد يا تمام السبب است، در صورت که اجازه را کاشفه بدانيم و يا جزء سبب
است، بنا بر اين که اجازه را ناقله بدانيم، «و علأيحال فيعتبر اجتماع الشروط عنده»، يعن چه تمام السبب باشد و چه جزء

السبب، بايد به عنوان سبب همه ي شرايط را دارا باشد.

«و لهذا لا يجوز الإيجاب ف حال جهل القابل بالعوضين»، بعد مرحوم شيخ(ره) شاهدي آورده فرمودهاند: ايجاب در حال جهل
قابل به عوضين صحيح نيست. ايجاب جزء سبب است و قبول هم جزء السبب است و جزء السبب، به عنوان جزء السبب، در
ظرف خودش اگر بخواهد محقق شود، بايد همه شرايط را دارا باشد. ايجاب که موجب مخواند، زمان جزء السبب است که

قابل علم به عوضين داشته باشد، اما اگر زمان که موجب ايجاب را مخواند، قابل جهل به عوضين يا به احد العوضين داشته
باشد، اين ايجاب کاملا لغو است و دير جزئيت براي سبب ندارد.

بعد مرحوم شيخ(ره) ترق کرده فرمودهاند: «بل لو قلنا بجواز ذلك لم يلزم منه الجواز هنا»، اگر فقيه در باب ايجاب و قبول اين
مطلب را بپذيرد، که در حال که موجب ايجاب را مخواند، اگر قابل جهل بالعوضين داشته باشد، اين مضر نيست، اما در ما
نحن فيه، يعن در فرض که اجازه بخواهد با نبود شرايط عقد، که در حين اجازه شرايط محقق شده، اثرش را بذارد نمشود،

که بنا بر کاشفيت مساله خيل روشن است، «لأنّ الإجازة عل القول بالنقل أشبه بالشرط»، اما بنا بر ناقليت، اجازه اشبه به
شرط است، که وقت اشبه به شرط شد، شرط زمان شرطيت پيدا مکند، که مشروط محقق شده باشد و مشروط هم زمان تحقق



پيدا مکند، که با همه خصوصياتش محقق شود.

اگر گفتيد: اجازه شرط براي عقد است، شرط براي عقدي است که شرايطش را دارد نه عقدي که شرایطش را ندارد و بعبارت
دير اجازه شرط براي ي شء لغو و غير صحيح واقع نمشود.

«ولو سلّم كونها جزءاً فهو جزء للمؤثّر لا للعقد»، حال اگر تسليم شده و بوييم: بنا بر ناقليت اجازه جزء است، اگر جزء عقد
بود، متوانستيم بوييم: همان طوري که در ايجاب و قبول اگر موجب ايجاب را بخواند، در حال که قابل جهل بالعوضين دارد

اشال ندارد، در ما نحن فيه هم متوانستيم بوييم آقا اگر عقد قبل از آمدن اجازه واقع شد، حت اگر بعض از شرايط را هم
نداشت اشال ندارد.

ي ه جزء براي موثر است، يعناما بنا بر ناقليت، اگر اجازه را هم جزء بدانيم، جزء عقد نيست، تا مثل ايجاب و قبول شود، بل
عنوان کل به نام سبب موثر داريم، که اين مرکب است و دو جزء دارد؛ ي جزئش عقد است و جزء ديرش هم اجازه است.

وقت دو جزء شد، طبق همان قانون که قبلا گفتيم: هر جزء سبب اگر بخواهد محقق شود، براي اينه جزء السبب باشد، در حين
تحقق بايد همه شرايط را دارا باشد و الا اگر نباشد، جزء سبب نيست و عنوان لغو را پيدا مکند.

سوال:...؟
پاسخ استاد: در معاملات مگوييم «السبب الموثر ف حصول الاثر» و اين کل را در همه معاملات داريم. در ايقاعات سبب

موثر در حصول اثر ي طرف است و همان ايجاب و انشائ است که موجب مخواند، در معاملات هم که دو طرفش اصيل
است، «السبب الموثر» همين ايجاب و قبول طرفين است، اما در معاملات فضول سبب موثر عقد به علاوه اجازه مال است.

«فيون جميع ما دل من النص و الإجماع عل اعتبار الشروط ف البيع ظاهرة ف اعتبارها ف إنشاء النقل و الانتقال بالعقد»، پس
نتيجه اين مشود که جميع آنچه که از نص و اجماع بر اعتبار شروط در بيع دلالت دارد، در اعتبار اين شروط در هنام انشاء

نقل و انتقال به سبب عقد ظهور دارند.

«نعم، لو دل دليل عل اعتبار شرط ف ترتّب الأثر الشرع عل العقد»، بله اگر دليل شرط را معتبر بداند، اما نه در انشاء، بله
در تاثير شرع اين سبب موثر بداند، «من غير ظهور ف اعتباره ف أصل الإنشاء»، و ظهور در اعتبار شرط در اصل انشاء

وييم: اين شرط اگر در حين اجازه محقق شود کافن است که بفاية وجوده حين الإجازة» ممن القول بنداشته باشد، «أم
است،

«و لعل من هذا القبيل: القدرة عل التسليم، و إسلام مشتري المصحفِ و العبدِ المسلم»، چون در قدرت بر تسليم اختلاف وجود
دارد، شيخ(ره) با لعل آورده، يعن چه بسا بوييم: قدرت بر تسليم شرط انشاء نيست، بله شرط حصول ترتب اثر شرعيه است.

بنابراين اگر در حين عقد فضول، نه فضول و نه مال، قدرت بر تسليم مال را نداشتند، اما در حين اجازه قدرت بر تسليم
دارند، اين مانع ندارد، همچنين کس که قرآن خريده، اگر در حين معامله مسلمان نبوده، اما در حين اجازه مال مسلمان

شده و يا کس که عبد مسلمان را خريده.

«ثم هل يشترط بقاء الشرائط المعتبرة حين العقد إل زمان الإجازة أم لا؟»، آيا بقاء شرايط معتبر در حين عقد، شرط است که تا
اگر عقدي در حين عقد، همه شرايط را دارا بود، آيا از اين زمان تا زمان اجازه هم بايد اين شرايط باق زمان اجازه باشد؟ يعن
باشد يا نه؟ «لا ينبغ الإشال ف عدم اشتراط بقاء المتعاقدين عل شروطهما حتّ عل القول بالنقل»، شيخ(ره) فرموده: شرايط

را در اينجا به دو دسته تقسيم مکنيم، در عدم شرطيت بقاء شرايط متعاقدين اشال نيست، حت بنا بر ناقليت اجازه، چون



شرايط متعاقدين فقط در حين عقد معتبر است، اما اگر بعد از عقد از بين رفت، مثلا مشتري و يا فضول جنون پيدا کرد و
عقلش را از دست داد، بعدا مال متواند آن عقد را اجازه کند.

«نعم، عل القول بونها بيعاً مستأنفاً يقوى الاشتراط»، بله بنا بر اين که اجازه را ي عقد مستانف و جديد بدانيم، بايد اين شرايط
باق باشد.

عل ا بناءالنقل»، اما در شروط عوضين، بنا بر ناقليت ظاهرا معتبرند، «و أم عل ا شروط العوضين، فالظاهر اعتبارها بناءو أم»
الشف فوجهان»، اما بنا بر اين که اجازه کاشفه باشد، دو وجه است، «و اعتبارها عليه أيضاً غير بعيد»، يعن اعتبار اين شرايط

بنا بر کاشفيت همچنين بعيد نيست که بوييم: مثل قول به ناقليت شرايط عوضين بايد باق باشد. شرايط عوضين مثل همين
معلوم بودن، صحيح بودن عوضين و ...

بيان ي مورد تناف در بين عبارات شيخ(ره)

اين مطلب که شيخ(ره) در اينجا بيان کرده، با مطلب که در صفحه 135 بيان کرده، منافات دارد، در آنجا در سطر هفتم
شيخ(ره) فرموده: «ثم إنّ بعض متأخّري المتأخّرين ذكر ثمرات اخر لا بأس بذكرها للتنبه بها و بما يمن أن يقال عليها» بعد

فرموده: «منها: ما لو انسلخت قابلية الملك عن أحد المتبايعين»، در شرايط متعاقدين «بموته قبل إجازة الآخر أو بعروض كفر
بارتداد فطري أو غيره مع كون المبيع عبداً مسلماً أو مصحفاً»، و بعد فرمودهاند: «فيصح حينئذٍ عل الشف دون النقل و كذا لو

غير ذلك»، مثلا در حين عقد مايع آن مال منقول «بتلفٍ أو عروض نجاسة له مع ميعانه ... إل ة المنقول»، يعنانسلخت قابلي
را فروخته، بين العقد و الاجازه اين مايع نجس شده، حال بنا بر اين که بوييم معامله شء نجس باطل است، چه مشود؟ آنجا

اين مطلب را بيان کردهاند.

عل اي حال اين مطلب را خودتان ملاحظه بفرماييد، که شيخ(ره) چند مورد از اين ثمرات را قبول کرده و بعض را هم رد
کردهاند و در آنجا تقريبا جزم پيدا کردهاند که بنا بر کاشفيت، اگر شرايط عوضين باق هم نبود هيچ اشال ندارد و به خبر ناح

صغيرين هم براي آن استشهاد کردهاند.

لذا با اين مطلب که در اينجا فرمودهاند که: «و اعتبارها غير بعيد» منافات دارد و تمام محشين، مرحوم ايروان، مرحوم سيد،
مرحوم شهيدي(قدس سرهم) هم به اشال تنبه دادهاند.

امر دوم: عدم کفايت علم اجمال مجيز به عقد مجاز

در امر دوم فرمودهاند: آيا عقد مجازي که مخواهد متعلق اجازه واقع شود، بايد براي مجيز معلوم بالتفصيل باشد، يعن مجيز
عوضين، نوع و جنس عقد را بداند، يا اينه اگر علم اجمال هم دارد به اينه عقدي بر مالش واقع شده، آن عقد قابليت اجازه را

دارد و همين مقدار کاف است؟

.آورده و هم دليل براي عدم کفايت علم اجمال شيخ(ره) فرموده: فيه وجهان، هم دليل براي کفايت علم اجمال

اما در دليل براي کفايت علم اجمال فرموده: اجازه قائم مقام اذن است، اجازه لاحق قائم مقام اذن سابق است و همان طور که
اذن به ي شء غير معين متواند تعلق پيدا کند، که مثلا بويد: اين مال من را بردار و هر معاملهاي که مخواه، بر آن انجام

بده، اجازه هم همين طور است.



اما در دليل براي عدم کفايت فرموده: اجازه بالاخره ي از ارکان عقد است، لذا تقريبا شبيه قبول مشود، پس همان طور که
اگر در جاي، ايجاب که موجب مخواند، ي ايجاب غير معين باشد، قبول باطل است، اجازه هم که شبيه قبول است، اين

چنين است. اگر عقد مبهم و مجمل باشد، ولو نزد مجيز، نمتواند آن عقد را اجازه کند.

تطبيق عبارت

«الثان: هل يشترط ف المجاز كونه معلوماً للمجيز بالتفصيل»، آيا مجيز بايد عقد مجاز را بالتفصيل بداند، «من تعيين العوضين
و تعيين نوع العقد من كونه بيعاً أو صلحاً»، از تعيين عوضين و تعيين نوع اين عقد، عقد بيع است يا صلح، «فضً عن جنسه

من كونه ناحاً لجاريته أو بيعاً لها»، تا چه رسد به جنس آن که مثلا ناح است و يا بيع جاريه.

جنس در اينجا به اعتبار متعلق است، که اين جاريه را مشود بيع کرد، يا ناح کرد و معاملات روي او انجام داد، که به اعتبار
جاريه عنوان جنس را پيدا مکند. پس به اعتبار جاريه يعن به اعتبار متعلق عقد جنس مشود و به اعتبار بيع بودن و ناح

بودن نوع مشود.

سوال:...؟
پاسخ استاد: يعن در جاي که نوع عقد را بايد معين کرد، به طريق اول بايد جنس را هم معين کرد، به خاطر اينه ابهام جنس

بيشتر است، اگر بويم: ي از اموال اين مال را فروختم، اين اصلا درست نيست. وقت که نوع عقد تعيينش لازم باشد، جنس
آن يعن جاريه يا اسب او را بايد به طريق اول معين کند، چون ابهام جنس اقواي از ابهام نوع است، لذا جاي که تعيين نوع

لازم باشد، تعيين جنس به طريق اول است.

«أم يف العلم الإجمال بوقوع عقد قابل للإجازة؟ وجهان»، يا علم اجمال کفايت مکند، که دو وجه است.

إذا بلغ حدّا لا يجوز معه التوكيل»، اول دليل بر کفايت علم اجمال ن إمن كون الإجازة كالإذن السابق فيجوز تعلّقه بغير المعي»
را بيان کرده، که اجازه مانند اذن سابق است و تعلقش به غير معين جايز است. مثلا متوانيد نسبت به مال بوييد: اجازه

مدهم که هر تصرف خواستيد، در آن انجام دهيد، که اين هيچ اشال ندارد، البته مر اين که به حدي برسد، که دير در آن
حد، توکيل جايز نيست.

گاه موکل مگويد: «در چيزي تو را وکيل کردم»، همه فقهاء گفتهاند: اين وکالت باطل است.

اما اگر بويم: تو را وکيل مکنم که عبدي برايم بخري، خب اين عبد مبهم است، مسلمان باشد يا غير مسلمان، سياه باشد يا
سفيد، اينها مبهم است، لذا گفتهاند: اين مقدار ابهام، مضر به وکالت نيست.

است، که اجازه در حقيقت ي العقد»، اين هم وجه براي عدم کفايت علم اجمال و من أنّ الإجازة بحسب الحقيقة أحد ركن»
از دو رکن عقد است، «لأنّ المعاهدة الحقيقية إنّما تحصل بين المالين بعد الإجازة»، چون معاهده حقيق بعد از اجازه است،

«فيشبه القبول مع عدم تعيين الإيجاب عند القابل»، پس اين اجازه شبيه قبول است، لذا اگر موجب که مگويد: «بعت»، متعلق
تملي نزد قابل روشن نباشد، «قبلت» هم به درد نمخورد، اگر عقد هم نزد مجيز روشن نباشد، که بيع بوده يا صلح و روي

کدام ي از اموالش بوده، اين اجازه به درد نمخورد.

«و من هنا يظهر قوة احتمال اعتبار العلم بوقوع العقد»، مرحوم شيخ(ره) فرموده: از همين جهت که اجازه ي از دو رکن عقد



است، که بعد از اجازه معاهده حقيقيه تحقق پيدا مکند، مجيز بايد علم به اصل وقوع عقد داشته باشد، «و لا يف مجرد احتماله
فيجيزه عل تقدير وقوعه إذا انشف وقوعه»، اما اين که مجيز روي احتمال بويد: به احتمال اين که عقد واقع شده باشد، اجازه

مدهم، يعن ي اجازه تعليق اين کاف نيست.

از شرايط عقد، تنجيز است و تعليق در عقد راه ندارد و در اينجا هم اين اجازه، اجازهي تعليقيه است، يعن قبلا خوانديم که ي
اگر عقدي روي مال من واقع شده، اجازه مدهم.

شيخ فرموده: درست است که اجازه عقد نيست، تا کس بويد اجماع داريم بر اين که عقد نمتواند معلق باشد، پس اجازه
اشال ندارد، اما اجازه هم در معناي عقد است، لذا همان طور که عقد نمتواند معلق باشد، اجازه هم نمتواند معلق باشد. آن

وقت ي مويدي مآورند براي اينه اجازه ف معنا العقد است. «لأنّ الإجازة و إن لم تن من العقود حتّ يشملها معاقد
إجماعهم عل عدم جواز التعليق فيها إ أنّها ف معناها»، «حت» غايت «تن» است، يعن اگر اجازه از عقود بود، معاقد اجماع

بر عدم جواز تعليق در اين عقود، اجازه را هم شامل مشد، الا اين که اجازه هم در معناي عقود است، «و لذا يخاطب المجيز
بعدها بالوفاء بالعقد السابق»، لذا بعد از اين که مجيز اجازه داد، «اوفُوا بِالْعقُودِ» شاملش مشود و خطاب آن به وجوب وفا

مجيز را مگيرد، «مع أنّ الوفاء بالعقد السابق لا يون إ ف حق العاقد»، در حال که خطاب به عقد سابق، فقط در حق عاقد
است، پس اين که «اوفُوا بِالْعقُودِ» گردن مجيز را مگيرد، قرينه است بر اينه مجيز در حم عاقد است.

که مرحوم سيد(ره) داشته، بيان خوب ذکر کردهاند، که بيان ل»، براي اين «فتامل» که در اينجاست بيان هاي مختلففتأم»
هست که فرموده: اينه گفته: «ان الوفاء بالعقد السابق لا يون الا ف حق العاقد» غلط است و «فتامل» اشاره به ممنوعيت اين

مطلب دارد که اين را که مگوييد: وفا فقط در حق عاقد است، قبول نداريم، بله وفا در حق من له العقد است. «اوفُوا بِالْعقُودِ»
به تعبير سيد(ره) يعن يجب الوفاء عل من له العقد، که من له العقد متواند عاقد باشد، يا آذن و يا مجيز و اين که گفته: «اوفُوا

بِالْعقُودِ» فقط در حق عاقد است، حرف درست نيست.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1

