
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«اللّهم إ أن يقال: إنّ عدم ترتّب جميع مقاصد المتعاقدين عل عقدٍ بمجرد إنشائه مع وقوع مدلول ذلك العقد ف نظر الشارع
مقيداً بانضمام بعض الأمور اللاحقة ....»

خلاصه مطالب گذشته

مرحوم شيخ(أعل اله مقامه شريف) در جواب از روايات که براي بطلان ما نحن فيه به آنها استدلال شده بود فرمودهاند: اين
روايات دلالت دارد بر اين که اگر بايع فضول، قبل از آنه اين مال را از مالش تمل کند، بخواهد ي بيع قطع و منجز بين

خودش و مشتري منعقد کند و مقصودش ترتب جميع الآثار باشد، اين روايات چنين بيع را نه مکنند، اما اگر بيع باشد که
مقصود ترتب جميع آثار، قطعيت و منجز بودن بيع نباشد، اما ف الجمله مدلول بيع واقع شود، ولو محتاج به اين باشد که بعداً

بايع تمل کند و بعد از تمل آن را اجازه کند، چنين بيع مورد نه روايات نيست، اين خلاصهي نظريهي مرحوم شيخ پيرامون
اين روايات است.

اشال بر معناي شيخ(ره) از اين روايات

در بحث امروز فرموده: ممن است کس ادعا کند که اگر مراد شارع اين است که چنين بيع مورد نه واقع شود، اين با اين
بيان که نه مطلق کند سازگاري ندارد، يعن چنين هدف و غرض نياز ندارد که شارع نه مطلق کند و بفرمايد: «إنما البيع بعد

الإشتراء» يا «لا تبع ما ليس عندک».

به عبارت دير ممن است که کس در مقابل اين حرف را بزند، که اگر آن بيع که واقع نمشود، بيع منجز است، اما وقوع
اصل مدلول بيع، ولو ف الجمله، ولو اينه محتاج به اجازه باشد، بلا اشال باشد، پس چرا ائمه(عليهم السلام) در اين روايات به
صورت مطلق نه فرمودند، بله بايد بفرمايند: اگر بدون اجازه مقصود باشد، باطل است اما اگر مع الإجازه باشد، اين بيع، بيع

صحيح است.

پس اين نه به قول مطلق، با اين معناي که مرحوم شيخ(ره) در اينجا براي اين روايات بيان کرده تناسب ندارد، لذا مرحوم
شيخ(ره) در اين قسمت فرموده: انصاف اين است که اين روايات ظهور دارد در اين که بايع، قبل از آن که از مال تمل کند،

اگر بيع را با مشتري منعقد کرد، اين بيع مطلقا واقع نمشود، يعن ولو اين که بعداً بايع تمل کرده و اجازه دهد.

پس تا اينجا شيخ(ره) از روايات جواب داده و بعد دوباره از آن جواب با «اللهم إلا أن يقال» برگشته و همان نتيجهاي را که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مرحوم تستري و صاحب جواهر(قدس سرهما) گرفته بودند، که در اينجا ظاهر اين روايات اين است که بيع مطلقا واقع
نمشود، نتيجه گرفتهاند.

ذکر موهن براي اين روايات

بعد مجدداً موهن براي اين روايات ذکر کرده فرمودهاند: اين روايات گرچه ظهور در اين معنا دارد، اما از ي جهت مورد خدشه
است، که اين روايات ظهور در شمول نسبت به بيع کل هم دارد، در بين اين پنج روايت، غير از روايت يحي بن حجاج و روايت

خالد بن حجاج، مورد سه روايت دير اصلا عبارت از بيع کل ف الذمه است و دلالت دارد بر اين که اگر انسان، مال را به
عنوان کل ف الذمه بفروشد و بعد ي از افراد آن کل ف الذمه را بخرد و به مشتري تحويل دهد، اين روايات چنين موردي را

هم نه کرده است.

مورد روايت خالد و يحي بيع ي جنس معين در عالم خارج است، که در مال و بيع شخص معين، مپذيريم که قبل از اين که
اين مال معين را مال شوي، حق اين که اين  مال را به ديري بفروش نداري، اما آن سه روايت دير در مورد بيع کل در ذمه

است، که اگر مثلا دلال مال کل ف الذمه را بفروشد و بعد فردي از همين مال را بخرد و به مشتري تحويل دهد، اين روايات
چنين موردي را مورد نه قرار داده است، در حال که بر طبق مذهب اماميه و شيعه چنين بيع اشال ندارد.

دو راه حل براي توجيه اين روايات

شيخ(ره) فرموده: در اينجا دو راه داريم؛ ي راه اين است که در اين سه روايت، که در مورد بيع کل وارد شده و همچنين در
روايت يحي و روايت خالد، که با آن سه روايت از نظر سياق يسانند، يعن لسان و سياقشان ي است، منته روايت يحي و

خالد در مورد مال معين است و آن سه روايت دير در مورد مال کل است، بوييم: نه در اين روايات دلالت بر کراهت دارد و
اين که امام(عليه السلام) فرمودند: قبل از اشتراء مال را نفروشيد، اين را حمل بر کراهت کنيم.

راه دوم اين است که اين روايات را حمل بر تقيه کنيم، به دليل اين که جماعت از علماي عامه گفتهاند: اگر بايع ي مال کل را
بنحو حال و نقد بفروشد، يعن بويد: صد کيلو گندم کل را فروختم، به طوري که الان هم تسليم کنم، اما در زمان انعقاد بيع، آن

مال موجود نباشد، يعن نقد فروخته، اما نياز به اين دارد که بايع به اين شهر و آن شهر رفته و ي فردش را تحصيل و براي
مشتري بياورد، که جماعت از علماي عامه چنين بيع کل را مورد نه قرار دادند.

در باب تقيه اگر بخواهيم روايت را حمل بر تقيه کنيم، همين مقدار که فتوای در ميان علماي عامه باشد، که امام(عليه السلام) از
باب ضرورت، بر وفق نظريهي آنها روايت، فتوي و حم صادر کند، اين مصحح و مسوق حمل بر تقيه است، که در اينجا هم
همين طور است، چون جماعت از علماي عامه اين بيع کل را مورد منع قرار دادهاند، امام(عليه السلام) هم در آن سه روايت،

بيع کل ما ف الذمه را مورد منع قرار دادند.

جواب از اين راه حلها

بعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: به نظر ما چنين وهن و موهن کاف نیست در اين که از روايت خالد و يحي رفع يد کرده و بوييم:
سياق روايت خالد و يحي، هم سياق با سه روايت بيع کل است و لذا مجموعاً به دليل آن موهن که بيان کرديم، در مقام بيان
حم واقع نيستند و اين که نتيجه بيريم که بيع قبل از اشتراء، ولو بيع مال شخص بلا إشال است. اين موهن آنقدر قدرت



ندارد، که ظاهر اين دو روايت را که در بيع شخص وارد شده، از بين ببرد.

همچنين در آن سه روايات هم، تعليل عام داريم که «إنما البيع بعد الإشتراء»، که عموميت دارد و اعم است از اين که در بيع
کل باشد يا در بيع شخص، لذا اين موهن براي رفع يد از عموم اين تعليل و هم از آن دو روايت که در مورد بيع شخص است،

کفايت نمکند و خلاف انصاف است.

پس نتيجه اين مشود که شيخ(ره) تقريباً نظر شريفشان اين است که بنا بر ظاهر اين روايات، بايد فتوا داده و بوييم: بر حسب
اين روايات بيع قبل از اشتراء باطل است.

بعد فرموده: اين بطلان دو مؤيد دارد؛ ي اجماع است که مرحوم علامه(ره) در تذکره و مختلف ادعا کردهاند و ديري هم
روايت است که در اينجا بيان کردهاند.

تطبيق عبارت

«اللّهم إ أن يقال: إنّ عدم ترتّب جميع مقاصد المتعاقدين عل عقدٍ بمجرد إنشائه مع وقوع مدلول ذلك العقد ف نظر الشارع
مقيداً بانضمام بعض الامور اللاحقة»، با اين «اللهم ...» خواستهاند از آن معناي که براي روايت بيان کرده برگردند، که مراد از

اين که امام(عليه السلام) فرمودند: بيع قبل از اشتراء باطل است، يعن به مجرد إنشاء عقد، جميع مقاصد متعاقدين مترتب
نمشود و از آن طرف هم بوييم: مدلول اين عقد و اصل بيع ف الجمله در نظر شارع واقع مشود، در حال که مقيد به

انضمام بعض از اموري است که بعداً مآيد.

از طرف بوييم: جميع مقاصد واقع نمشود، اما اصل صحت بيع، يعن وقوع مدلول بيع در نظر شارع ف الجمله، ولو اين که
مقيد به بعض از امور لاحقه باشد مسلم است.

«كالقبض ف الهبة و نحوها و الإجازة ف الفضول»، امور لاحقه مثل قبض در باب هبه و نحو هبه و إجازه در باب فضول، «لا
يقتض النه عنها بقولٍ مطلق»، اين «لايقتض» خبر آن «إن عدم ترتب» است، يعن نه از صحت به قول مطلق نبايد کند،
نبايد بويد: مطلقا صحيح نيست، «إذ معن صحة المعاملة شرعاً أن يترتّب عليها شرعاً المدلول المقصود من إنشائه و لو مع

شرط لاحق»، معناي صحت معامله و صحت شرعيه، اين است که شرعاً بر معامله آن مدلول که مقصود از إنشاء است مترتب
شود، ولو با شرط که بعداً مآيد، صحت يعن اين که گفت: «بعت» و آن که گفت: «إشتريت» لغو نباشد، ولو اين که اگر

بخواهد تام و تمام باشد، نياز دارد به اين که بعداً إجازه هم بيايد.

«و عدم بناء المتعاملين عل مراعاة ذلك الشرط لا يوجب النه عنه إ مقيداً بتجرده عن لحوق ذلك الشرط»، حال اگر متعاملين
بخواهند بيع را بنحو منجز واقع کنند، يعن بايع فضول قبل از اين که از مالش بخرد، بخواهد با مشتري بيع را بنحو منجز و
مسلم منعقد کنند، اين موجب نمشود که از اين بيع به نحو مطلق نه کنيم و شارع بايد بفرمايد: اگر بعداً اجازه نيايد باطل

است، که مقيد به تجرد بيع از لحوق اين شرط است. «فقصدهم ترتّب الملك المنجز عل البيع قبل التملّك»، قصد متعاقدين ترتب
مليت منجز بر بيع قبل از تمل است، يعن قبل از اين که بايع مال شود، ترتب منجز هم يعن، «بحيث يسلّمون الثمن و

يطالبون المبيع»، ثمن را تسليم و مبيع را مطالبه کنند، «لا يوجب الحم عليه بالفساد»، که اين موجب حم به فساد اين بيع
نمشود، يعن بايد شارع بفرمايد: اگر اجازه آمد صحيح است و اگر اجازه نيايد باطل است.

بعد فرموده: «فالإنصاف: أنّ ظاهر النه ف تلك الروايات هو عدم وقوع البيع قبل التملّك للبائع و عدم ترتّب أثر الإنشاء المقصود



منه عليه مطلقاً حتّ مع الإجازة»، که بنابراين در اللهم إلا أن يقال فرمودهاند که: انصاف اين است که ظاهر نه در اين روايات،
کند، يعنکه از آن قصد شده، مطلقا بر آن بيع ترتب پيدا نم شود و اثر انشائبراي بايع واقع نم اين است که بيع قبل از تمل

حت همراه اجازه، که تفسير براي مطلقا است.

پس اين بيع براي بايع صحيح نيست، اما صحت اين بيع براي خود مال، از محل بحث خارج است و به بيع فضول معروف بر
مگردد، «و أما صحته بالنسبة إل المالك إذا أجاز فلأنّ النه راجع إل وقوع البيع المذكور للبائع»، و اما صحت اين بيع نسبت
به مال، اگر اجازه داد، به خاطر اين است که در اين روايات، نه از وقوع بيع براي بايع است «فلا تعرض فيه لحال المالك إذا

أجاز، فيرجع فيه إل مسألة الفضول»، و تعرض در آن نسبت به حال مال، اگر اجازه داد، نيست، که در اين فرض بايد به
مسئلهي فضول رجوع کرد، يعن اگر گفتيم: بيع فضول اگر مال اجازه داد صحيح است، در اينجا هم اگر مال اجازه داد،
براي او صحيح است و اگر گفتيم: بيع فضول، ولو مال هم اجازه دهد، صحيح نيست، براي خود مال هم واقع نمشود، در

اينجا هم همين حم را پيدا مکند.

«نعم، قد يخدش فيها: أنّ ظاهر كثير من الأخبار المتقدّمة، ورودها ف بيع الل»، بله در اين روايات خدشه وارد مشود به اين
که ظاهر کثيري از اخبار گذشته، ‐که مراد از اين کثير، سه روايت از آن پنج روايت است، غير از دو روايت يحي و خالد‐ در
اين است که در مورد بيع کل وارد شده است، «و أنّه لا يجوز بيع الل ف الذمة ثم اشتراء بعض أفراده و تسليمه إل المشتري

الأول»، که بيع کل در ذمه جايز نيست، که بايع کل را بفروشد و بعد بعض از افرادش را بخرد و آن را به مشتري اول تسليم
کند، «و المذهب جواز ذلك و إن نسب الخلاف فيه إل بعض العبائر»، يعن اين روايات مگويد: چنين بيع کل صحيح نيست،

در حاليه است مذهب اماميه بر جواز چنين بيع است، ولو اين که خلاف در صحت بيع کل به بعض نسبت داده شده، که
بيع الشخص سياقها ف النفس: أنّها و ما ورد ف از عبارات است، «فيقوى ف مخالفت کردهاند و آن نسبت هم به ظاهر بعض
أيضاً كروايت يحي و خالد المتقدّمتين اريد بها الراهة»، حال که اين روايات دچار اين خدشه شد، از اين روايات و از آنچه که
در سياق اين روايات در بيع شخص وارد شده، مثل دو روايت يحي و خالد، کراهت اراده شده، يعن نه در اين روايات را بايد

بر کراهت حمل کنيم، «أو وردت ف مقام التقية»، و يا در مقام تقيه وارد شده است.

هر جا که بخواهيم روايت را بر تقيه حمل کنيم، مهمترين شرطش اين است که بايد بر طبق اين روايت فتواي لااقل جمع از
علماي عامه باشد، و إلا اگر ي روايت را بر تقيه حمل کنيم و هيچ کدام از علماي عامه آن نظر را نداشته باشند، اين لغو و غلط

است. «لأنّ المنع عن بيع اللّ حا مع عدم وجوده عند البائع حال البيع مذهب جماعة من العامة»، حالا يعن نقداً و نه نسيتاً
که آنها هم بيع کل به نحو نسيه را قبول دارند، اما بيع کل به صورت نقد را که همين الآن بايد به او بدهد، در حال که مبيع نزد
بعض الأخبار مستندِين ف ح به فاز عامه است، «كما صر بايع در زمان بيع نباشد، منع کردهاند و اين منع هم مذهب جماعت

ذلك إل النه النبوي عن بيع ما ليس عندك»، که در اين منع هم به نهي که از پيامبر(صل اله عليه و آله) وارد شده که فرمودند:
«لا تبع ما ليس عندک» استناد کردهاند.

دوباره از اين موهن برگشتهاند.

توصيهاي در باب اجتهاد

ما بايد روش اجتهاد را از مرحوم شيخ(ره) ياد بيريم، که ي از نات که انسان حس مکند و بعينه مبيند، اين است که
شيخ(ره) آنقدر اين طرف و آن طرف مرود، تا نفسش بر ي مطلب استقرار پيدا کند، که اين هم خيل مهم است که انسان بين

خودش و خدا، ذهن و فر و نفسش بر ي مطلب استقرار پيدا کند.

اين که انسان روايت را معنا کند، آيا بلافاصله متواند بر طبق اين معناي که براي روايت کرده، فتوا دهد؟ شيخ(ره) مادام که



استقرار پيدا نرده، فتوا نمدهد.

اول روايت را ي جور معنا کرده، بعد با اللهم إلا أن يقال از آن معنا برگشته و بعد فرموده: إنصاف اين است که در بطلان بيع
ظهور دارد، بعد هم دوباره خدشهاي بر اين روايات وارد کرده و حال دوباره مجدداً بررس مکند که آيا بر اين خدشه متوانيم

اعتماد کنيم؟ که فرمودهاند: نه، اين قابل اعتماد نيست.

تواند بفهمد که خودش، قدرت بر استنباط دارد يا نه؟ بعد از اين که مبنا و مبانکنند که انسان در چه صورت مسؤال م گاه
اصوليه و فقهيه را پيدا کرد، قدرت بر تجزيه و تحليل روايات و ادله پيدا کرد، ذهنش به سمت استقرار پيدا مکند، که در اين

کند، اما خودش نتواند به ي ران را بتواند بيان و ردپيدا کرديد، که دليل و نظريات دي شود مجتهد، و إلا اگر فقيهصورت م
نظري برسد، اين را که نمتوانيم بوييم مجتهد است.

اجتهاد يعن اين که انسان قدرت تجزيه و تحليل داشته باشد و در آخر هم بتواند حم واقع را کشف کند. البته بعض از مسائل
هم بسيار مشل است و اين چنين نيست که بوييم: در هر مسئلهاي بايد ذهن انسان استقرار پيدا کند، گاه هيچ چاره‌اي ندارد

غير از احتياط، که بايد احتياط کند.

و عموم مفهوم التعليل ف بيع الشخص رفع اليد عن الروايتين المتقدّمتين الواردتين ف هذا التوهين ف الاعتماد عل نل»
الأخبار الواردة ف بيع الل، خلاف الإنصاف»، اعتماد بر اين تضعيف و توهين که براي روايات آورديم، که بنا بر آن بوييم: آن
دو روايت در سياق آن سه روايت است و اگر آن سه روايت را حمل بر تقيه کرديم، بايد اين دو را هم حمل بر تقيه کنيم، که رفع
يد کنيم از اين دو روايت و همچنين رفع يد از عموم تعليل وارده در اخبار، که «إنما البيع بعد الإشتراء»، که مفهومش اين است

که بيع قبل از اشتراء باطل است و اين مفهوم عموميت دارد، يعن اعم از اين است که آن بيع نسبت به بيع کل باشد، يا بيع
شخص، که شيخ(ره) فرموده اگر بخواهيم هم از آن دو روايت گذشته و هم از عموم مفهوم تعليل وارده در اخبار رفع يد کنيم،
اين خلاف انصاف است، «إذ غاية الأمر حمل الحم ف مورد تلك الأخبار و هو بيع الل قبل التملّك عل التقية»، براي اين که

نهايتش اين است که مگوييم: نسبت به بيع کل بر تقيه حمل کنيم، «و هو لا يوجب طرح مفهوم التعليل رأساً»، اما نمتوانيم به
طور کل تعليل «إنما البيع بعد الإشتراء» را کنار گذاريم.

پس شيخ(ره) فرموده: نهايت امر اين است که در اين روايات، موردش را که عبارت از بيع کل است، بر تقيه حمل مکنيم، اما
تعليل را کنار نمگذاريم و از تعليل در بيع شخص استفاده کرده و مگوييم: در مال شخص «إنما البيع بعد الإشتراء» جريان

دارد، براي اين که اين تعليل قانونيت دارد، پس مورد را بر تقيه حمل مکنيم، اما تعليل را کنار نمگذاريم.

«فتدبر»، اين را بعض گفتهاند: اشاره به ي اشال دارد و بعض هم گفتهاند که اشاره به دقت دارد.

اشال اين است که اين تبعيض در حجت مشود، ي دليل و روايت داريم، مثل روايت معاوية بن عمار، که مورد روايت را که
بيع کل است، بر تقيه حمل کنيم، يعن اين روايت در مورد خودش حجيت ندارد، اما به مفهوم ذيل روايت که تعليل آورده اخذ

کنيم، اين مشود تبعيض در حجيت، يعن مقداري از روايت را کنار گذاريم و بقيه را قبول کنيم، که تبعيض در حجت هم
صحيح نيست.

«فالأقوى: العمل بالروايات و الفتوى بالمنع عن البيع المذكور»، أقوي عمل به روايات و فتواي به منع از بيع مذکور است، که
بوييم: بيع مذکور باطل است.



بعد فرموده: «و مما يؤيد المنع مضافاً إل ما سيأت عن التذكرة و المختلف من دعوى الاتّفاق»، در اينجا دو مؤيد براي منع
آورده؛ ي اين است که علامه(ره) در تذکره و مختلف ادعاي اجماع بر بطلان کردهاند، و مؤيد دوم هم «رواية الحسن بن زياد
الطائ الواردة ف ناح العبد بغير إذن مولاه»، روايت حسن بن زياد طائ است که در مورد ناح عبد بدون اذن مولا است، که

«قال: قلت لأب عبد اله عليه السلام: إنّ كنت رجً مملوكاً فتزوجت بغير إذن مولاي ثم أعتقن بعد، فاجدّد الناح؟»، عبدي
بدون اذن مولايش ناح کرده و بعد از ناح، مولا اين عبد را آزاد کرده، حال عبد از امام(عليه السلام) سؤال مکند که بعد از اين

که مولا من را آزاد کرد، آيا عقدم را با آن زن دوباره مجدداً بخوانم و يا نياز به تجديد ندارد؟

 «فقال: علموا أنّك تزوجت؟ قلت: نعم، قد علموا فستوا و لم يقولوا ل شيئاً. قال: ذلك إقرار منهم، أنت عل ناحك .. الخبر»،
سؤال مکند که آيا مولا دانستند که ازدواج کردي؟ مرد جواب مدهد که بله مدانستند و ساکت شدند و به من حرف نزدند،

امام(عليه السلام) هم فرمودند: همين که دانستند و ساکت شدند، إقرار و إمضاء براي تو است لذا نياز به ناح جديد نداري و بر
.هست اح سابق باقهمان ن

مرحوم شيخ(ره) فرموده: به نظر ما اين روايت مؤيد بر بطلان در ما نحن فيه است، که چرا امام(عليه السلام) استفصال و سؤال
کرد که آيا بعد از اين که ازدواج کردي، آيا آنها بر ازدواج تو آگاه پيدا کردند يا نه؟ اما در ما نحن فيه بايع مال را فروخته و بعد

رفته از مال خريده و مخواهد اجازه کند، اينجا هم عبد بدون إذن مولا ناح کرده و بعد مولا او را آزاد کرده، که اين آزاد
کردن، مثل همان است که مال را از مال اصل بخرد، حال که عبد را آزاد کرده، امام(عليه السلام) نفته اگر بعد از اين که

آزاد شدي، ناح سابقت را إجازه کردي، درست است و اگر اجازه نردي درست نيست، امام(عليه السلام) نيامدند نسبت به عبد
اين سؤال را بنند، بله سؤال کردند که آيا آن موقع که تو ازدواج کردي، آيا مولا علم به ازدواج تو داشت و ساکت شد يا نه؟

عبد هم مگويد: بله، پس معلوم مشود آنچه که دخالت دارد دير نظر خود اين عبد نيست.

«فإنّها ظاهرة بل صريحة ف أنّ علّة البقاء بعد العتق عل ما فعله بغير إذن مولاه هو إقراره المستفاد من سوته»، در حال که در
ما نحن فيه آنچه که مخواهيم بوييم دخالت براي صحت دارد، اجازهي بايع فضول است. اگر اين مسئله هم مثل ما نحن فيه

بود، بايد بوييم که: بعد از اين که عبد آزاد شد، خودش آن ناح قبل را اجازه کند. پس اين روايت ظاهر است بله صريح
است در اين که علت بقاء، يعن اين که نياز به ناح جديد ندارد بعد از عتق، إقرار مولاست، که از سوت او استفاده مشود،

«فلو كان صيرورته حرا مالاً لنفسه مسوغةً للبقاء مع إجازته أو بدونها لم يحتج إل الاستفصال عن أنّ المول ست أم لا؛ للزوم
العقد حينئذٍ عل كل تقدير»، اگر همين مقدار که حر شد و مال خودش شد، مسوغ براي بقاء باشد، حال با إجازه يا بدون

اجازه، که اين اشاره به همان اختلاف دارد که در ما نحن فيه داريم، که در «من باع شيئاً ثم مله و أجاز» بعض گفتهاند: اگر
اجازه داد صحيح است و بعض هم گفتهاند: نياز به اجازه ندارد و آن معاملهي قبل تمام مشود.

اگر اين ملاک بود، دير احتياج نداشت به اين که امام(عليه السلام) استفصال کند از اينه آيا مولا سوت کرد يا نه؟ چون عقد،
چه مولا ساکت شود و چه نشود، وقت اين عبد آزاد شد، خود به خود لازم مشود، حال يا با اجازهي عبد و يا بدون اجازهي

عبد.

اين خلاصهي استشهادي است که شيخ(ره) در اينجا آورده و اين روايت را مؤيد قرار دادهاند.
حال اين که چرا روايت مؤيد است؟ نتهاي دارد که ممن است مراد امام(عليه السلام) که استفصال کرده فرمودند: «ست أم

شود، مال ه»، اگر قبل از اين که بايع مالکرده يا نه؟ چون در مسئلهي «من باع شيئاً ثم مل لا» اين است که آيا مولا رد
اصل معامله را رد کرد، معامله از بين مرود و گفتيم که: اجازه بعد از رد به درد نمخورد.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


