
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«الثان أنّه يشترط ف الإجازة أن يون باللفظ الدال عليه عل وجه الصراحة العرفية .....»

تنبيه دوم: اعتبار لفظ در اجازه

تنبيه دوم که مرحوم شيخ(ره) بيان کرده: در اين است که اجازه به چه وسيلهاي واقع مشود؟ آيا در اجازه، لفظ معتبر است و
يا اين که اجازه فعل، که کاشف از رضايت مال هم باشد، کفايت مکند؟ و بنا بر اين که لفظ را معتبر بدانيم، آيا مطلق الفاظ

در اجازه کاف است و يا اين که لفظ، بايد صراحت عرفيه در معناي اجازه داشته باشد و الفاظ کنائيه کاف نيست؟

ترتيب که مرحوم شيخ(ره) در اينجا براي بحث بيان کرده، ترتيب خيل روشن نيست و محل نزاع همين عنوان است که عرض
کرديم، که آيا در باب اجازه، آنچه که لازم است لفظ است و يا اين که لفظ مدخليت ندارد، بله مجرد رضايت باطن مال لازم

است؟

شيخ(ره) فرموده: از ظاهر روايت عروه بارق استفاده مکنيم که اگر هم لفظ معتبر باشد، لفظ که صراحت عرفيه داشته باشد
لازم نيست، بله اگر به صورت کنايه هم باشد کفايت مکند.

در روايت عروه بارق، پيامبر(صل اله عليه و آله) به عروه نفرمودند: «اجزت»، بله فرمودند: «بارک اله ف صفقة يمين» و
او را دعا کردند، که اين کنايه از اجازه است. بنابراين به حسب اين روايت، الفاظ کناييه هم کفايت مکند و معتبر است.

ادله لزوم وجود لفظ در اجازه

شيخ(ره) فرموده: اينها ي دليل آوردهاند که اجازه مانند بيع است و همان طور که به سبب بيع، مليت استقرار پيدا مکند،
کند و اجازه هم از نظر عرف، در بيع فضوليت براي مشتري استقرار پيدا مشود، ملمجيز صادر م هم اجازه از مال وقت

سبب استقرار مليت است.

بنابراين همان طور که بيع بايد با عقد و لفظ همراه باشد، اجازه هم بايد با لفظ همراه باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


جواب شيخ(ره) از اين دليل

شيخ(ره) فرموده: اين دليل براي ما قابل قبول نيست و شبيه مصادره است، چون اولا اين که اجازه در استقرار مليت، مانند بيع
باشد، اين اول کلام است، در باب اجازه اگر گفتيم: اجازه عنوان ناقليت دارد، جزء موثر و سبب در استقرار مليت است و اگر
گفتيم: اجازه کاشفيت دارد، بنابراين موثر تام خود عقد است، لذا اين که مگوييد: اجازه مانند بيع است، اين اول اللام است.

ثانيا اين هم که مگوييد: بيع نياز به لفظ دارد، اول اللام است، در بيع مگوييم: همان طور که با لفظ واقع مشود، با فعل هم
واقع مشود.

بعد مرحوم شيخ(ره) براي اين دليل، توجيه آورده و فرمودهاند: شايد خواستهاند بويند: هر معاملهاي که بخواهد به عنوان ناقل
معامله لازم مطرح باشد، محتاج به لفظ است و چون از نظر عرف، وقت اجازه آمد معامله لازم مشود، پس اجازه هم من

النواقل اللازمه مباشد.

اما کبراي کل که ادعا کردهاند اين است که «کل ناقل لازم»، هر ناقل لازم محتاج به لفظ است. لذا اجازه هم که ناقل لازم
است، محتاج به لفظ است.

بعد فرموده: «فيه نظر»، اما وجه نظر را بيان نردهاند و وجه نظر اين است که صغري را قبول نداريم، که اجازه از نواقل لازمه
است، بله نقل، مخصوصا بنا بر کاشفيت، با خود عقد واقع مشود و و اجازه دخالت در نقل و انتقال ندارد.

پس ملاحظه فرموديد که شيخ(ره) هم ظاهر دليل اينها را رد کرد و هم با توجيه که خودشان براي اين دليل کردند، دليل را مورد
مناقشه قرار دادند، يعن اين دليل ي ظاهر ابتداي داشت، که شيخ(ره) طبق همان ظاهر جواب دادند، بعد اين دليل را توجيه

کرده و مجددا با توجه به توجيه، از اين دليل جواب دادند.

نظريه شيخ(ره): کفايت رضايت باطن

بعد نظريه خودشان را در اينجا بيان کرده و فرمودهاند: اگر شبهه اجماع در مسئله نباشد، فتوي مدهيم به اين که مجرد رضايت
باطن براي اجازه کاف است و همين که از طريق، حال چه لفظ، يا فعل و يا هر چيز دير، علم به رضايت باطن مال پيدا

کنيم، همين مقدار کاف است.

شواهدي از فتاواي فقهاء

بعد فرموده: وقت به فتاواي فقهاء و همچنين روايات که در ابواب مختلفه وارد شده، مراجعه مکنيم، مخصوصا روايات که در
باب فضول هست، از آنها استفاده مکنيم که مجرد رضايت باطن کاف است.

کاف وت مالبعد سه مورد از فتاواي فقهاء را بيان کردهاند؛ مورد اول اين است که فقهاء در باب اجازه فتوي دادهاند که س
نيست و بعد تعليل آورده و گفتهاند: سوت اعم از رضا است.

شيخ(ره) فرموده: به اين تعليل کار داريم، که گفتهاند: سوت کاف نيست و دليل آوردهاند که چون سوت اعم از رضاست.



پس معلوم مشود که آنچه محوريت دارد، رضايت است، و الا اگر لفظ معتبر بود، بايد مگفتند: «لانه لايون من مصاديق
اللفظ»، در صورت که اين چنين دليل نياوردند.

مورد دوم اين است که اگر بين موکل و وکيل اختلاف شد، وکيل مگويد: موکل به من وکالت داده، که اين معامله را انجام دهم
. موکل هم انار کند که چنين وکالت ندادم، در اينجا فقهاء فتوي دادهاند که اگر موکل قسم ياد کرد، معاملهاي که وکيل انجام

داده، به هم مخورد.

اگر موکل قسم ياد کرد که من وکالت به اين وکيل ندادم، بعد از اين قسم، معامله منفسخ مشود و تعليل آوردهاند که اگرچه
معامله هم واقعا صحيح بوده، اما اين حلف دلالت بر کراهت موکل دارد، يعن رد مکند، «لان الحلف يدل عل کراهتها».

شيخ(ره) فرموده: به همين قسمت تيه مکنيم و اين که مگوييد حلف دلالت بر کراهت دارد، به قرينه مقابله، کراهت مقابل با
رضايت است، يعن معلوم مشود که محور رضايت و کراهت است و تلفظ نيست.

مورد سوم در باب عقد بر است، که اگر کس فضولتا بري را به ازدواج کس در آورد، فقهاء فتوي دادهاند که بعد که آن بر
اطلاع پيدا کرد، اگر سوت کرد، اين کاف است و گفتهاند: اينجا سوتش دلالت بر رضايت دارد و معلوم مشود که محور

رضايت است.

عدم وجود اجماع بر اعتبار لفظ

بعد شيخ(ره) در اينجا فرموده: اين فتاوي و کلمات فقهاء موجود است، به نظر ما اين اجماع که در مساله ادعا شده و يا شبهه
اجماع که وجود دارد، حرف ب اساس است. اگر کس با وجود اين فتاواي فقهاء، بخواهد ادعاي اجماع کند، که در باب

اجازه لفظ معتبر است، اثبات اين اجماع مشل است و کمتر و آسانتر از اثبات اين اجماع، خرط القتاد است. بنابراين اجماع
کنار مرود.

بعد شيخ(ره) فرموده: اگر به نصوص موجود در مساله مراجعه کنيم، مجموعا پنج نوع دليل داريم، که نتيجه اين پنج دليل اين
است که مجرد رضايت باطن در باب اجازه کاف است که اينها را در تطبيق مخوانيم.

تطبيق عبارت

«الثان أنّه يشترط ف الإجازة أن يون باللفظ الدال عليه عل وجه الصراحة العرفية»، در اجازه وجود لفظ که دلالت بر
رضايت کند، شرط است، به طوري که صراحت عرفيه هم داشته باشد، يعن عرف آن را صريح در معناي اجازه بداند. مانند:

«كقوله: «أمضيت» و «أجزت» و «أنفذت» و «رضيت»، و شبه ذلك».

بعد شيخ(ره) فرموده: «و ظاهر رواية البارق وقوعها بالناية»، فقهاء چنين شرط را در کتابشان آوردهاند و حال آن که ظاهر
،«صفقة يمين ه ففرمودند: «بارک ال (ه عليه و آلهصل ال)وقوع اجازه با کنايه است، که در روايت پيامبر ،روايت عروه بارق

که دعا کردند و دعا کنايه از اجازه است.

شيخ(ره) فرموده: «و ليس ببعيد إذا اتّل عليه عرفاً»، يعن اين وقوع کناي بعيد نيست، اگر بر وقوع به کنايه از نظر عرف اعتماد



شود.

«و الظاهر أنّ الفعل الاشف عرفاً عن الرضا بالعقد كافٍ»، اين هم باز برگشت از مطلب قبل است، که تا اينجا گفتيم: لفظ لازم
است، يا صريح يا به کنايه، اما الان مفرمايد: ظاهر اين است که دايره توسعه دارد و فعل هم که عرفا، کاشف از رضايت به
عقد است در اجازه کاف است. «كالتصرف ف الثمن»، مثلا اگر فضول مال مال را فروخت و بعد مال در ثمن تصرف

کرد، مثل اين که ثمن را به کس بخشيد، که اين هم فعل است که دلالت مکند که مال، معامله قبل را اجازه کرده است. «و
شود، يعناست که بر ثمن واقع م رضايت، اجازه بيع از همين کاشف عرف ء»، يعنمنه إجازة البيع الواقع عليه كما سيج

مثلا فضول کتاب مال را به ي درهم فروخت، بعد اين درهم را در معامله ديري داد و مثلا نان خريداري کرد، حال اگر
مال کتاب معامله دوم را اجازه داد، اين هم ي از کارهاي است که عرفا، کاشف از اين است که به عقد قبل راض است،

که در بحث عقود مترتبه مآيد انشاءاله.

«و كتمين الزوجة من الدخول بها إذا زوجت فضو، كما صرح به العّمة(قدّس سره)»، و دير از افعال، تمين زوجه از
دخول است، که اگر زوجه فضولا تزويج شود و بعد تمين از دخول کرد، همين تمين، فعل کاشف از رضايت است، که

علامه(ره) تصريح کرده به اين که اگر تمين کرد، همين اجازه است.

«و ربما يح عن بعضٍ اعتبار اللفظ، بل نسب إل صريح جماعة و ظاهر آخرين، و ف النسبة نظر»، از بعض حايت شده که
لفظ را معتبر مدانند، بله به جماعت نسبت داده شده که به صراحه گفتهاند: لفظ معتبر است و به ظاهر کلام جماعت ديري

هم نسبت دادهاند، که شيخ(ره) فرموده: اين نسبت را که صريح کلمات بعض يا ظهور کلمات جماعت در اين است که لفظ
معتبر است، قبول نداريم.

«و استدل عليه بعضهم من أنّه كالبيع ف استقرار الملك، و هو يشبه المصادرة»، بعض از اين فقهاء بر اعتبار لفظ استدلال
کردهاند، که اجازه در استقرار مل مانند بيع است، يعن همان طور که وقت بيع تمام شد، مل استقرار پيدا مکند، گفتهاند:

اجازه هم اين چنين است.

شيخ(ره) فرموده: اين استدلال شبيه مصادره است، که دو مصادره در اين هست؛ ي مصادره در اين که اجازه، در استقرار
مليت مانند بيع باشد، که اين اول اللام است، مخصوصا اگر قائل شويم به اين که اجازه کاشفه است، که سبب استقرار

مليت، خود بيع است و اجازه تنها علامت است.

ثانيا اگر اجازه هم مانند بيع باشد، در بيع لفظ معتبر نيست و بيع معاطات هم داريم.

 «و يمن أن يوجه: بأنّ الاستقراء ف النواقل الاختيارية اللازمة كالبيع و شبهه يقتض اعتبار اللفظ»، ممن اسن اين استدلال،
توجيه کنيم، به اين بيان که با استقراء در نواقل اختياريه لازمه، مبينيم که هر چيزي که ناقل لازم است، محتاج به لفظ است. اين

کبري و بعد در صغري هم گفتهاند: اجازه من نواقل لازمه است.

«و من المعلوم أنّ النقل الحقيق العرف من المالك يحصل بتأثير الإجازة»، نقل حقيق عرف از مال، با اجازه حاصل مشود.

شيخ(ره) فرموده: «و فيه نظر، بل لولا شبهة الإجماع الحاصلة من عبارة جماعة من المعاصرين تعين القول بفاية نفس الرضا
إذا علم حصوله من أي طريق»، نقل با اجازه به وجود نمآيد، بله با خود عقد به وجود مآيد. پس فيه نظر اشال در صغري

است. حالا کبري را هم ما انار ننيم صغرايش مسلما اشال دارد، بله اگر اجماع که در عبارت جماعت از معاصرين است



نبود، خود رضايت باطن کفايت مکرد.

«كما يستظهر من كثير من الفتاوى و النصوص»، اول فتاوي را بيان کردهاند، که از فتاوي استفاده مکنيم که مجرد رضايت
باطن کاف است، که سه فتوي را بيان کردهاند؛

1 ‐ جماعت تعليل آوردهاند که «فقد علّل جماعة عدم كفاية السوت ف الإجازة بونه أعم من الرضا فلا يدل عليه»، سوت اعم
از رضاست، که شيخ(ره) گفته: به اين تعليل اشال داريم، از اين که گفته: سوت اعم از رضاست، معلوم مشود که آنچه را

محور قرار داده رضايت است، پس سوت بر رضا دلالت نمکند.

«فالعدول عن التعليل بعدم اللفظ إل عدم الدلالة كالصريح فيما ذكرنا»، اين که اينها از اين تعليل عدول کردند و به جاي اين که
بويند: سوت مصداق لفظ نيست، گفتهاند: سوت دلالت بر رضايت ندارد، اين صريح است در آنچه که ذکر کرديم، که مجرد

رضايت باطن کاف است.

«و ح عن آخرين أنّه إذا أنر الموكل الإذن فيما أوقعه الوكيل من المعاملة فحلف انفسخت»، اگر وکيل معاملهاي را انجام داد
و موکل آمد انار کرد، که به اين وکيل در انجام اين معامله اجازه نداده بودم و قسم خورد، معامله منفسخ مشود، «لأنّ الحلف

يدل عل كراهتها»، که دليل آوردهاند که اين قسم دلالت بر کراهت نسبت به معامله دارد.

کراهت که ي امر خارج و قلب است، در مقابل رضايت است، پس به قرينه مقابله، وقت کراهت قلب مانع صحت معامله
است، رضايت قلب بايد کاف در صحت باشد.

«و ذكر بعض: أنّه يف ف إجازة البر للعقد الواقع عليها فضو سوتها»، سوت زن باکره، در اجازه او نسبت به عقدي که بر
وي فضولتا واقع شده، کفايت مکند و اين همان رضايت باطن است.

«و من المعلوم: أن ليس المراد من ذلك أنّه لا يحتاج إل إجازتها»، معلوم است که مراد از اين که سوت کاف است، اين نيست
که بوييم: نيازي به اجازه زوجه نيست، « بل المراد كفاية السوت الظاهر ف الرضا و إن لم يفد القطع»، بله مراد کفايت

سوت است که ظاهر در رضايت دارد، ولو اين که قطع به رضايت پيدا ننيم، «دفعاً للحرج عليها و علينا»، چون اگر بوييم:
آن بر حتما بايد اجازه را بر زبان آورد، اين هم براي او و هم براي ديران حرج است.

«ثم إنّ الظاهر أنّ كل من قال بفاية الفعل الاشف عن الرضا كأكل الثمن و تمين الزوجة اكتف به من جهة الرضا المدلول
عليه به»، شيخ(ره) بعد از اين که اين سه فتوي را بيان کرده، فرموده: نسبت به فقهاء ي حرف کل مزنيم که هر فقيه که فعل
را کاف مداند، فعل را از جهت اين که طريق براي رضايت باطن است کاف مداند و خود فعل موضوعيت و سببيت ندارد و

تعبدي نسبت به خود فعل نيست.

لذا هر کس که قائل به کفايت فعل است که کاشف از رضايت است، مثل اکل ثمن در معامله و تمين زوجه، از جهت رضا به
آن فعل اکتفا مکند. «لا من جهة سببية الفعل تعبداً»، سببيت يعن موضوعيت، يعن اين چنين نيست که بوييم: خود فعل من

حيث هو هو موضوعيت دارد و تعبدا يعن همان موضوعيت فعل.

«و قد صرح غير واحد بأنّه لو رض المره بما فعله صح، و لم يعبروا بالإجازة»، شيخ(ره) فرموده: غير واحدي از فقهاء گفتهاند:
اگر مره، معاملهاي انجام داد و بعد از معامله، به فعلش رضايت داد، صحيح است. شاهد شيخ(ره) اين است که فقهاء گفتهاند:



«لو رض» و نفتهاند: «لو اجاز». تعبير به اجازه، کم ظهور در لفظ هم دارد، اما رض شامل رضايت باطن مشود.

«و قد ورد فيمن زوجت نفسها ف حال السر: أنّها إذا أقامت معه بعد ما أفاقت فذلك رضاً منها»، همچنين اگر زن در حال
سر، خودش را به ازدواج مردي در آورد، روايت وارد شده بعد از اين که اين زن افاقه پيدا کرد، اگر در کنار او زندگ کرد، اين

رضايت از آن زن است، يعن همين که ماند، يعن فعل انجام داد و با آن مرد زندگ کرد، اين خودش دلالت بر رضايت دارد.

نتهاي که در اينجا وجود دارد، اين است که اين زن، در حال سر خودش را به ازدواج کس در آورده، پس اين خطاب و
عقدش باطل بوده، چون کس که لايعقل هست و نمفهمد که چه مگويد، عقدش کالعدم است.

لذا بايد توجيه کرده و بوييم: سر مراتب دارد؛ ي مرتبه سر، مرتبهاي است که دير انسان حت درک الفاظ و معناي آنها را
نمفهمد، که اگر سر به اين مرتبه رسيد، اصلا عقدش باطل و کالعدم است. اما در مورد اين روايت، که زن در حال سر

کند، اما باز حال طبيعگويد، قصد مرا که م ر است و معناي الفاظدر آورد، مراحل ضعيفه س خودش را به ازدواج کس
صددرصد ندارد، يعن حال که مصلحت و مفسدهاش را تشخيص دهد ندارد، اما معناي الفاظ را م تواند بفهمد.

بعد شيخ(ره) فرموده: «و عرفت أيضاً استدلالهم عل كون الإجازة كاشفة بأنّ العقد مستجمع للشرائط عدا رضا المالك، فإذا
حصل عمل السبب التام عمله»، استدلال فقهاء را بر اين که اجازه کاشف است دانستيد، ‐همان سه دليل که براي کاشفيت قبلا

از ادلهشان اين بود که عقد متسجمع جميع شرايط بجز رضايت است، پس تنها رضايت نيست، اما وقت خوانديم‐ که ي
رضايت آمد، سبب تام، يعن عقد عمل خودش را انجام مدهد.

«و بالجملة، فدعوى الإجماع ف المسألة دونها خرط القتاد»، «و حينئذٍ فالعمومات المتمسك بها لصحة الفضول السالمة عن
ة فالغير و رفع سلطنته عنه أقوى حج ماله و انتقاله إل حل اعتبار رضا المالك ف عل ص عليها»، «عدا ما دلورود مخص

المقام»، پس با اين فتاواي فقهاء، خرط القتاد آسانتر از اين ادعاي اجماع در مساله است. لذا ادعاي اجماع بر اين که لفظ معتبر
است، بسيار مشل است.

بحث اخلاق هفته

‌فَاهك هال َلا ‌انْقَطَع ندر محجة البيضاء، جلد هفتم، صفحه 379، که «م (ه و سلامه عليهصلوات ال)هست از پيامبر اکرم روايت
اله مىونَتَه و رزَقَه‌ من حيث لا يحتَسب‌ و من انْقَطَع الَ الدُّنْيا وكلَه الَيها».

اين روايت است که گرچه براي همه مفيد است، اما براي ما روحانيون، توجه به اين روايت، آن هم توجه دائم، بسيار لازم است.

که انقطاع به خدا پيدا کند، که انقطاع به خدا، اولا معناي بسيار دقيق و مش فرموده است: کس (ه عليه و آلهصل ال)پيامبر
دارد، که از بيان آن عاجزيم.

خيل روشن عرض مکنم که نمتوانيم بوييم: انقطاع به خدا يعن چه؟ ي سري الفاظ هستند که انسان معنايش را نمفهمد،
مر اين که خودش آن معنا را تحصيل کند.

روشن است، مانند: آب، آتش، زمين، آسمان، انسان، بشر، حيوان و ....، که درک معان داريم که درک معنايش خيل الفاظ
اين الفاظ، خيل آسان و تصورش بسيار روشن است.



اما ي سري الفاظ هست که انسان، معناي لغوي اش را هم متواند پيدا کند، اما درک اين معنا برايش ميسور نيست، مر اينه
خودش واجد آن معنا شود، که مثلا سرطان و مرض از اين الفاظ است، که وقت کس مگويد: من مريضم، انسان اجمالا

متواند چيزي بفهمد، اما تا اين مرض در خود انسان به وجود نيايد، نمتواند واقعيتش را بفهمد.

واقعيت انقطاع به خدا هم چنين چيزي است و بايد سراغ کسان رفت که واقعا به مراحل از اين انقطاع رسيدند، تا انسان از
کلمات آنها استفاده کند.

لذا معناي انقطاع و هم مراتب انقطاع خيل مشل است، که به تبع معنايش مراتب زيادي دارد، تا جاي که در مناجات شعبانيه
به کمال الانقطاع مرسد.

معناي انقطاع به خدا، يعن انسان اميدش را از هرچه هست جدا کند، از خود دنيا و ما فيها و حت از خود آخرت و ما فيها،
کسان که انقطاع را معنا مکنند، ي چنين معناي وسيع را براي انقطاع در نظر گرفتهاند.

مراحل ابتداي انقطاع، يعن اين که انسان از اموري که مردم به آن چن مزنند و آن را حبل محم خودشان قرار مدهند، دل
بند.

واقعا اگر گاه در ذهن ما بيايد که به جاي اين که اين همه زحمت بشيم و درس بخوانيم، اگر کار مکرديم، چه ثروتهاي را
متوانستيم به دست آوريم، همين که انسان، حسرت ما ي در درونش باشد، اين انقطاع ال الدنيا و جدا شدن از خداوند است.

انقطاع ال اله يعن اين که انسان سر سوزن حسرت دنيا را نخورد، آيا رسيديم به اين و مقدماتش را فراهم کرديم يا نه؟ براي
فراهم کردن مقدماتش، زحمت بسياري لازم است، تا چه رسد به رسيدن به خودش.

اگر انسان بخواهد مقدماتش را فراهم کند، ي مقدمهاش اين است که انسان حقيقت دنيا را ببيند، که براي رسيدن به اين، چقدر
مقدمات لازم است، که اگر بخواهم مقدمات انقطاع را برايتان عرض کنم، مقدمات عديده اي دارد و هر مقدمهاش هم، شايد

صدها مقدمه دارد، ول بايد شروع کنيم، که چه بسا به ي آن، خداوند اين کمال را به ی انسان مدهد.

فيض خداوند دائم است و محدوديت در فيضش ندارد، مثل نوري است که افاضه مکند، بايد پنجره هاي درونمان را باز کنيم،
که اين نور در آن تابيده شود.

اگر کس در ذهنش اين بيايد، که مردم بعدا به او مگويند: مجتهد، يا بويند: موحد به اقسام توحيد، اين کمال دنياست.

البته انسان بايد در جهت تفقه تلاش کند، ‐واقعا خيل هم لذت دارد‐ که خدايا مخواهم حم تو را بفهمم و عمل کنم؛ دنبال
اين هم بايد باشيم، اما اين که ديران هم به ما بويند: مجتهد، اين کمال دنيا مشود.

چرا انسان مثل مرحوم حاج محمد حسين اصفهان(اعل اله مقامه الشريف) به حسب آنچه که مرحوم ميلان(ره) که از
شاگردان خوب ايشان بوده نقل کرده، ي گون کتاب نوشت و آن را به دجله انداخت؟ اين نه براي اين بود که فر مکرد اينها

ارزش ندارد، بله خودش مدانست که چقدر زحمت کشيده، براي اين که ي خرده انقطاعش را به خدا زياد کند، چون
احساس کرده که اميدي به اين کتاب ها بسته و همين باعث شده که اينها را دور بريزد.



کنيم؟ اگر يدادند، اما ما چه مانجام م بزرگان ما براي اين که اين کمالات را در خودشان به وجود آورند، چنين کارهاي
خط هم چيزي بنويسيم و کس پاره کند، مخواهيم زمين و زمان را زير و رو کنيم.

لحظه به لحظه بايد انسان انقطاعش را به خدا زياد کند. بايد آنچه را که دلبست به آن داريد دور بريزيد و دور بريزيم و بندهاي
وابست را پاره کنيم، که همه اين چيزها امور دنيوياند و زائل مشوند.

کنند، يذيب مروزي هم ت کنند، يروزي تعريف انسان م کنند، که حالا مردم يتوجه به مردم پيدا م بعض گاه
روزي هم مدح انسان مکنند، بعض مگويند: رشته مان رشتهاي است که بعض از مردم خيل احترام نمکنند، مر براي

احترام مردم، انسان بيست سال زحمت مکشد؟ اگر چنین باشد، اين بسيار انسان پست است.

اگر انسان نتواند اين مشل را بين خودش و خدا حل کند، که احترام مردم را بر احترام خدا، محبت مردم را بر محبت خدا
ترجيح دهد، بايد گفت: خاک بر سر اين انسان، محبت مردم چيست؟ آنچه که بايد بدن انسان بلرزاند، اين است که حب خدا

تبديل به سخط خدا شود.

،«‌هال َلا ‌انْقَطَع نفرمودند: «م (ه عليه و آلهصل ال)که پيامبر لذا بايد راه انقطاع به خدا را شروع کنيم و به حسب اين روايت
کس که به مقام انقطاع رسيد، حال به هر مرتبه اي از انقطاع و لازم نيست به کمالش هم برسد، «كفَاه‌ اله مىونَتَه»، خدا هر

احتياج که دارد بر طرف مکند، «و رزَقَه‌ من حيث لا يحتَسب» و از راه که گمان هم نمکند، خداوند او را روزي مدهد.
ان شاء اله خداوند نصيب همه ما بفرمايد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


