
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

لا يتعلّق إ انحلاله من زمانه، لا من زمان العقد؛ فإنّ الفسخ نظير الإجازة و الرد ون فسخ العقد إو لأجل ما ذكرنا أيضاً لا ي»
بمضمون العقد و هو النقل من حينه ...»

زمان در ي مرحوم شيخ(ره) در جواب اول از دليل دوم قائلين به کشف، به اين مطلب رسيدند که گرچه انشاء و نقل فضول
واقع مشود، اما آن زمان، عنوان ظرفيت براي انشاء دارد و عنوان قيديت ندارد و اين مطلب را مفصلا توضيح دادهاند.

بعد براي اين ادعا که زمان عنوان ظرفيت دارد و نه قيديت، سه شاهد آوردهاند، که شاهد اول بحثش گذشت.

شاهد دوم

در شاهد دوم فرموده: فقهاء در باب فسخ گفتهاند: فسخ عبارت از انحلال در حين فسخ است، يعن وقت که عقدي مورد فسخ
ن انحلال از حين خود فسخ است، درحالشود، فتواي فقهاء بر اين است که فسخ انحلال و از بين رفتن عقد است، لواقع م

که اگر زمان قيد براي انشاء باشد، يعن زمان که عقد را جاري مکند، عقد مقيد به بيع و شراء در آن زمان باشد، پس فسخ هم
بايد انحلال از زمان عقد باشد، چون فسخ يعن فسخ العقد، لذا اگر زمان در عقد قيديت داشته باشد، فسخ هم بايد به معناي

انحلال از زمان عقد باشد، در حال که فقهاء چنين چيزي را قائل نيستند.

شاهد سوم

شاهد سوم را مرحوم شيخ(ره) با کلمه «والحاصل» بيان کردهاند، اما «و الحاصل» معنايش اين نيست که اين خلاصه مطالب
،مال خواهد عقد را اجازه کند، يعنکه م براي ادعاي شيخ(ره) است، که فرموده: اگر کس ه شاهد سومگذشته است، بل

نويد: «اجزت العقد» و اشارهاي به عقد فضول در رضايت و اجازهاش نداشته باشد، بله بويد: «رضيت بان يون مال لزيد
بازاء ماله» و رضايت خودش را اين طور اعلام کند و هيچ تعرض هم نسبت به انشاء فضول ندارد، در اينجا به حسب قواعد

بايد چونه مش کنيم؟ روشن است که مگوييم: اين رضايت قائم مقام رضايت مقارن است و همانطوري که در رضايت
مقارن، عقد بعد از رضايت موثر در مليت است، اينجا هم که اجازه متاخره جاي آن رضايت مقارن نشسته، بايد بوييم مليت

بعد از حصول اجازه است.

به تعبير دير شيخ(ره) فرموده: اين مال که مخواهد عقد را اجازه کند، زمان متوانيم به اين مال عاقد بوييم، که اجازه
دهد، پس اجازه قيد براي عقد است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ما هم مگوييم که: عقد مقيد به رضايت و اجازه موثر در مليت است. قاعده داريم که حم براي مقيد قبل از حصول قيد
مترتب نمشود و نمتوانيم قبل از آنه قيد و اجازه بيايد، مليت را بر ذات مقيد، يعن عقد مترتب کنيم.

بنابراين مگوييم: اجازه جاي رضايت است و رضايت قيد است، يعن اگر رضايت مال نباشد، مليت حاصل نمشود.

پس نتيجه اين مقدمات اين مشود که تا قيد نيايد، مليت محقق نمشود و اين بر خلاف کشف است، چون قائلين به کاشفيت
مگويند: تا اجازه آمد، مليت از حين عقد محقق مشود، اما روي اين بيان قبل از اجازه مليت محقق نشده است.

اشال دوم شيخ(ره) بر دليل دوم بر کشف

اشال دوم بر دليل دوم اين است که سلمنا که زمان قيد براي عقد است و بپذيريم که زمان عنوان قيديت دارد، مرحوم شيخ(ره)
فرموده: اگر براي اجازه معناي ديري کرده و بوييد: اجازه معناي شرط اصطلاح، که قانونش اين است که بايد مقدم بر

مشروط باشد، ندارد و بوييد: اجازه شرط است، اما شرط معنايش اين است که سبب حدوث تاثير سبب مقدم که عقد است
مشود، يعن «جاعل للشء سببا»، شيئ را سبب قرار م دهد و اصلا کار اجازه اين است.

شيخ(ره) فرموده: اگر اين مطلب را از شما بپذيريم، يعن در جواب دوم گويا شيخ(ره) دو مطلب را بيان کرده و بعد فرموده: اگر
بپذيريم که زمان قيد براي عقد است و بعد براي اجازه هم چنين معناي کنيد، مگوييم: دليل بر اين که شارع چنين اجازهاي را

امضاء کرده باشد نداريم.

شما براي اجازه چنين معناي کرده مگوييد: کار اجازه اين است که شء مقدم را در ظرف خودش سبب قرار داده و موجب
مشود که آن شء سابق، در همان ظرف خودش، سبب براي مسبب خودش گردد، که اين نياز به امضاء شارع دارد.

اگر بوييد: «اوفُوا بِالْعقُودِ» دليل بر امضاء است، شيخ(ره) فرموده: اين آيه خطابش به «عاقدين» است و همانطوري که در
دليل عهد و نذر، «أوفوا بالنذور»، خطابش به «ناذرين» است، يعن کسان که نذر کردهاند، بايد وفا کنند، «اوفُوا بِالْعقُودِ» هم

خطابش به عاقدين است.

در عقد فضول هم مال تا زمان که اجازه نداده، به طور کل از اين عقد بيانه و اجنب است، اما وقت مال اجازه داد، بعد
الاجازه عاقد مشود و در نتيجه بعد از اجازه، وجوب وفا م آيد.

 بعد شيخ(ره) فرموده: قاعده اين است که مليت شرعيه، تابع حم شرع است، يعن تا زمان که وجوب وفا نيامده، مليت
شود؟ زمانبر انسان وفا واجب م شود. چه زمانيت هم حاصل نمآيد و اگر عقدي واجب الوفاء نباشد، ملشرعيه هم نم

که به اين مال، عاقد گفته شود، یعن وقت که اجازه دهد، پس بعد از اجازه وجوب وفا و ملیت مآيد، که اين معناش بطلان
کاشفيت است.

اشال سوم شيخ(ره) بر دليل دوم بر کشف

در اشال سوم فرمودهاند: اگر بپذيريم که زمان عنوان قيديت براي عقد دارد و بپذيريم که دليل شرع بر امضاء چنين اجازهاي
به اين معناي که بيان کرديم، داريم، بر فرض که همه اين حرفها را بپذيريم، دو اشال داريم، که اشال اولش خيل مهم نيست و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


از آن اغماض مکنيم، اما اشال دوم، اشال خيل مهم است.

اشال اول که از آن اغماض مکنيم اين است که فرموده: ملازمه را قبول نداريم، يعن بر فرض که شارع چنين اجازهاي را به
اين معناي که بيان کرديد، امضاء کرده، اشال اين است که بين اين امضاء و بين اين که مليت از حين عقد حاصل باشد،

ملازمهاي وجود ندارد.

تطبيق عبارت

«و لأجل ما ذكرنا أيضاً لا يون فسخ العقد إ انحلاله من زمانه، لا من زمان العقد»، «ما ذکرنا» يعن اينه زمان قيد براي عقد
نيست، بله عنوان ظرفيت دارد، مثل همان ايجاب و قبول که در بحث گذشته گفتيم، فسخ عقد هم نمباشد، مر انحلال عقد از

زمان فسخ و نه انحلال از زمان عقد، يعن فقهاء وقت به مساله فسخ رسيده، مگويند: اگر عقدي ي سال پيش خوانده شده و
بعد طرفين براي خود تا دو سال مثلا خيار فسخ قرار دادند و بعد از ي سال عقد را فسخ کردند، عقد از زمان فسخ منحل

مشود و لذا ما بين زمان عقد و فسخ، اگر نمائات داشته باشد، از آن کس است که در اين ي سال مال بوده و بعد از فسخ،
دير آن نمائات، به فسخ کننده بر نمگردد.

شيخ(ره) فرموده: سرش اين است که زمان، قيد براي عقد نيست، چون اگر زمان قيد براي عقد باشد و فسخ هم که فسخ العقد
است، بايد فسخ هم از زمان عقد باشد. «فإنّ الفسخ نظير الإجازة و الرد لا يتعلّق إ بمضمون العقد و هو النقل من حينه»، فسخ

هم مثل اجازه و رد تعلق پيدا نمکند، مر به مضمون عقد، يعن نقل از حين عقد است.

«فلو كان زمان وقوع النقل مأخوذاً ف العقد عل وجه القيدية»، اگر زمان وقوع نقل، در همين عقد به نحو قيديت ماخوذ باشد،
نتيجه اين مشود که «لان رده و حلّه»، حل يعن باز کردن عقد، که در مقابل کلمه عقد است، عقد در لغة به معناي گره و حل

به معناي باز کردن گره است. حل در اينجا به معناي فسخ است و فسخ العقد به معن حل العقد است، چون گره عقد را باز
مکند.

اما «رد» غير از «حل» است، معنای «حل» اين است که عقدی که قبلا تمام شده، منتها ي طرف و يا طرفين، برای خودشان
خيار فسخ قرار داده و بعدا مگويند: «فسخت». اما «رد» در عقد فضول است، که مال مگويد: «رددت»، معامله را رد

کردم.

«لان رده و حلّه موجباً للحم بعدم الآثار من حين العقد...»، رد و حلش موجب حم به عدم آثار از حين عقد باشد.

«و السر ف جميع ذلك ما ذكرنا: من عدم كون زمان النقل إ ظرفاً»، «و سر ف جميع ذل» مبتدا و «ما ذکرنا» خبرش است.
سر در همه اين مطالب، يعن آن بحث قبول و ايجاب که در بحث گذشته گفتيم و مساله فسخ، آن است که ذکر کرديم، که زمان
نقل ظرف است، «فجميع ما يتعلّق بالعقد من الإمضاء و الرد و الفسخ، إنّما يتعلّق بنفس المضمون، دون المقيد بذلك الزمان»،

پس هر چيزي که به عقد تعلق پيدا مکند، از امضاء، رد و فسخ، به خود مضمون تعلق پيدا مکند و به مقيد به اين زمان که
زمان قيد باشد، تعلق پيدا نمکند.

«و الحاصل ....»، در خارج مطلب عرض کرديم که اين شاهد سوم شيخ(ره) است و حاصل مطالب قبل نيست، «و الحاصل:
أنّه لا إشال ف حصول الإجازة بقول المالك: «رضيت بون مال لزيد بإزاء ماله» أو «رضيت بانتقال مال إل زيد» و غير ذلك

من الألفاظ الت لا تعرض فيها لإنشاء الفضول فضً عن زمانه»، ش نداريم که اگر مال اجازهاش را با اين بيان بويد که:



در اجازهاش اصلا تعرض که مال دهم به انتقال مالم به زيد و غير اين از الفاظراضيم که مالم براي زيد باشد يا رضايت م
به انشاء فضول نمکند، تا چه رسد به زمان انشاء، «كيف! و قد جعلوا تمين الزوجة بالدخول عليها إجازة منها، و نحو ذلك»،

«کيف» يعن چونه اين الفاظ که در آن تعرض نسبت به انشاء فضول نيست به درد نخورد، در حال که اگر کس زن را
فضولتا براي ديري به ناح در آورد و اين زن هم اصلا نفت که: اين عقد را اجازه مدهم، بعض از فقهاء گفتهاند: اگر اين

زن، نسبت به آن مرد تمين کرد، همين تمين رضايت است و اين تمين را اجازهاي از زوجه قرار دادهاند، در حال که در آن
نسبت به انشاء فضول هيچ تعرض وجود ندارد.

«و من المعلوم: أنّ الرضا يتعلّق بنفس نتيجة العقد، من غير ملاحظة زمان نقل الفضول»، رضايت به نتيجه عقد تعلق پيدا
مکند، بدون اين که کاري به اين داشته باشد که فضول، در چه زمان انشاء کرده؟

تا اينجا شواهد تمام شد، منتها مرحوم شيخ(ره) دو بار، ي «بتقرير آخر...» و «بعبارة أخري...» اين را توضيح دادهاند.

«و بتقرير آخر: أنّ الإجازة من المالك قائمة مقام رضاه و إذنه المقرون بإنشاء الفضول أو مقام نفس إنشائه»، اجازه مال، قائم
مقام رضايت او است. و رضا و اذن که مقرون به انشاء الفضول است، قائم مقام نفس انشاء است.

دانيم، بنا بر اين است که اجازه فقط را شرط دانيم، اما اين که گفته: قائم مقام انشاء فضولاين که گفته: قائم مقام رضا م
بدانيم، بنا بر اين است که اجازه را عقد مستانف بدانيم. اختلاف است در اين که آيا اجازه شرط است يا خودش عقد مستانف

است؟

«فلا يصير المالك بمنزلة العاقد إ بعد الإجازة، فه إما شرط أو جزء سبب للملك»، مال به منزله عاقد واقع نمشود، مر اين
که اجازه دهد، لذا اين اجازه، شرط يا جزء سبب مل است، شرط بنا بر اين که اجازه را قائم مقام رضا بدانيم و جزء سبب، بنا

بر اين که اجازه را عقد مستانف بدانيم.

«و بعبارة اخرى: المؤثّر هو العقد المرض به»، دوباره اين را با ي بيان دير ذکر کرده، که موثر يعن آنچه که موثر در مليت
است، آن عقدي است که رضايت به آن عقد دارد. «و المقيد من حيث إنّه مقيد لا يوجد إ بعد القيد»، و مقيد هم با وصف مقيد

بودن موجود نمشود، مر بعد از وجود قيد، «و لا يف ف التأثير وجود ذات المقيد المجردة عن القيد.»، و ذات مقيد که همان
عقد است، در تاثير کفايت نمکند.

تا اينجا جواب اول تمام «و ثانيا ...»، جواب دوم از دليل دوم قائلين به کشف است که «و ثانياً: أنّا لو سلّمنا عدم كون الإجازة
شرطاً اصطلاحياً»، اگر بپذيريم که اجازه شرط اصطلاح نيست، «ليؤخذ فيه تقدّمه عل المشروط، و لا جزء سبب»، که اين

بايد مقدم مشروط باشد، اما اگر کس باشد، شرط اصطلاح اگر اجازه شرط اصطلاح است، يعن لياخذ» غايت براي منف»
بويد: اجازه شرط اصطلاح نيست، تا تقدمش بر مشروط لازم باشد و جزء سبب هم نيست، «و إنّما ه من المالك محدثةٌ

للتأثير ف العقد السابق و جاعلةٌ له سبباً تاماً حتّ كأنه وقع مؤثّراً»، اين اجازه سبب حدوث تاثر عقد سابق م شود، يعن اجازه
عقد سابق را سبب تام قرار مدهد، تا اين که گويا اجازه مگويد: آن عقد مثل اين است که از اول عقد موثر بوده است و اگر از

اول عقد موثر باشد، مليت از همان زمان عقد حاصل مشود، که گويا از اول آن عقد موثر واقع شده است.

«فيتفرع عليه أنّ مجرد رضا المالك بنتيجة العقد أعن محض الملية من غير التفات إل وقوع عقد سابق ليس  بإجازة»، تفريع
پيدا مکند بر اين معنا، اين که مجرد رضايت مال به نتيجه عقد، يعن مليت صرف و بدون زمان و بدون توجه به عقد سابق،
عنوان اجازه را ندارد و وقت اجازه را اينطور معنا کرديم، رضايت به نتيجه عقد دير معنايش اجازه نيست، «لأنّ معن «إجازة



العقد»: جعله جائزاً نافذاً ماضياً»، چون اجازه معنايش چيزي است که عقد سابق را جايز، يعن صحيح، نافذ و ماض قرار
مدهد، يعن آن را تام قرار م دهد.

پس روي اين معناي که براي اجازه کرديم، که اجازه دير شرط اصطلاح نيست و اگر در آن تعرض نسبت به عقد سابق
نباشد، دير عنوان اجازه ندارد، روي اين معنا شيخ(ره) فرموده: «لن...»، که اين «لن» جواب «لو سلمنا» است.

«لن نقول: لم يدل دليل عل إمضاء الشارع لإجازة المالك عل هذا الوجه»، دليل نداريم که شارع، اجازه مال به اين معنا را
امضاء کرده باشد.

اگر کس بويد: «اوفُوا بِالْعقُودِ» دليل است و اين اجازه به اين معنا را هم شامل مشود و مگويد: بايد وفا کنيد. شيخ(ره)
فرموده: «لأنّ وجوب الوفاء بالعقد تليف يتوجه إل العاقدين كوجوب الوفاء بالعهد و النذر»، وجوب وفا را عاقد بايد انجام دهد،

چون م گويد «اوفُوا بِالْعقُودِ»، همان گونه که در «اوفُوا بِالْعقُودِو اوفوا بالنذور» هم عاهد و ناذر بايد وفا کنند.

مقدمه دوم «و من المعلوم: أنّ المالك لا يصير عاقداً أو بمنزلته إ بعد الإجازة فلا يجب الوفاء إ بعدها»، چرا فرموده: «لا يصير
عاقدا او بمنزلة عاقد» علتش همان اختلاف است که عرض کرديم که اگر اجازه را قائم مقام انشاء بدانيم، «لا يصير عاقدا»

مشود، يعن اگر اجازه را عقد مستانف و قائم مقام انشاء بدانيم، عاقد مشود، اما بنا بر اين که اجازه را شرط بدانيم، به منزله
عاقد مشود.

پس وفا واجب نيست، مر بعد از اجازه، آن وقت قاعده کل اين است که «و من المعلوم: أنّ الملك الشرع يتبع الحم
الشرع، فما لم يجب الوفاء فلا ملك.»، مليت شرعيه، تابع حم شرع است، يعن تا زمان که وجوب وفا نيايد، مليت هم

نمآيد و زمان وجوب وفا مآيد، که به او عاقد بويند و اين زمان است که اجازه دهد. پس نتيجه مگيريم که مليت شرعيه،
بعد از اجازه م آيد. پس مادام که وفا واجب نباشد، مليت شرع هم محقق نيست.

«و مما ذکرنا»، يعن از همين قاعده کل که براي شما گفتيم، که مليت شرعيه تابع حم شرع است، «يعلم: عدم صحة
الاستدلال للشف بدليل وجوب الوفاء بالعقود»، با «اوفُوا بِالْعقُودِ» نمتوانيم کاشفيت را اثبات کنيم، «بدعوى: أنّ الوفاء بالعقد

و العمل بمقتضاه هو الالتزام بالنقل من حين العقد»، کسان که خواستهاند با «اوفُوا بِالْعقُودِ» کاشفيت را اثبات کنند، ادعا
کردهاند که وفا و عمل به مقتضاي عقد، التزام به نقل من حين العقد است.

بعد فرموده: «و قس عل ذلك ما لو كان دليل الملك عموم احل اله الْبيع»، بعض براي کاشفيت و حصول مليت به عموم
«عيالْب هال لحگويند بيع انجام داد. «اعقد را جاري کرد، به او م که فضول کرده و گفتهاند: موقع تمس «عيالْب هال لحا»
هم که همان حليت تصرف است، وقت به کار فضول بيع گفته شود، عمومش آن را مگيرد، لذا وقت آمد، مليت هم دنبالش

مآيد. پس از اين بيان استفاده مکنيم که مليت از زمان عقد مآيد.

است که عاقد شود، که اين هم زمان يت زمانيت است و ملحليت تصرف، لازمه مل ،«عيالْب هال لحشيخ(ره) فرموده: در «ا
است که اجازه دهد.

«فإنّ الملك ملزوم لحلّية التصرف، و قبل الإجازة لا يحل التصرف»، قبل از اجازه حليت تصرف وجود ندارد، «خصوصاً إذا
علم عدم رضا المالك باطناً أو تردده ف الفسخ و الإمضاء»، مخصوصا در جاي که انسان عدم رضايت باطن مال را بداند و

يا بداند که مال بين فسخ و امضا مردد است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


پس خلاصه جواب دوم اين شد که اگر براي اجازه، معناي ديري که از شرط اصطلاح خارج است، داشته باشيد، دليل بر
اين که شارع اين معنا را امضاء کرده باشد، نداريم، «اوفُوا بِالْعقُودِ» هم نمتواند دليل باشد.

«و ثالثا ...» جواب سوم است که ي مقداري مشل و دقيق است، پيش مطالعه بفرماييد فردا إن شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1

