
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«القول ف الإجازة و الرد أما اللام ف الإجازة: فيقع تارةً ف حمها و شروطها، و اخرى ف المجيز، و ثالثة ف المجاز....»

مساله اجازه و رد

بحث در مساله اجازه و رد است.
در قسمت اجازه، مرحوم شيخ(ره) در سه مقام بحث کردهاند؛ بحث اول در حم و شروط است که اجازه دارد، بحث دوم در

مجيز و اجازه دهنده و بحث سوم هم در مجاز و آنچه که متعلق اجازه واقع مشود.

اما بحث اول که در «حم و شروط اجازه» هست، فرموده: کسان که قائل به بطلان عقد فضولاند، طبعا وارد اين بحث
نمشوند و اين بحث مختص به کسان است که قائل به صحت بيع فضولاند.

قائلين به صحت اختلاف کردهاند که حال که بيع فضول نياز به اجازه مال دارد، آيا اجازه مال کاشف است يا ناقل؟

مرحوم شيخ(ره) کاشفيت و ناقليت را معنا کرده و فرمودهاند: بنابر اينه بوييم اجازه مال، کاشف است؛ معنايش اين است
که مليت و نقل و انتقال، از حين عقد محقق شده و گويا اجازه، مقارن عقد بوده است. اما بنا بر اينه بوييم: اجازه ناقل
است؛ مليت و نقل و انتقال از حين اجازه واقع مشود، يعن تا قبل از اجازه، نقل و انتقال نبوده و از حين وقوع اجازه،

مليت و نقل و انتقال براي طرفين معامله واقع مشود و گويا عقد در حين اجازه واقع شده است.

ادله قول به کاشفيت

اکثر فقهاء قائل به کاشفيت هستند و براي کاشفيت به سه دليل استدلال شده، که اين سه دليل را مرحوم محقق کرک(ره) در
جامع المقاصد و مرحوم شهيد(ره) در روضه بيان فرمودهاند.

بيان اول براي دليل اول

دليل اول که از کلمات شيخ(ره) استفاده مشود، داراي دو بيان و تقرير است.

بيان اول از دلیل اول براي کاشفيت اين است که گفتهاند: از آيه شريفه «اوفُوا بِالْعقُودِ» استفاده مکنيم که عقد، سبب تام براي

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


وجوب وفا است، «اوفُوا»، يعن وفا به آنچه که عقد باشد، واجب است، در نتيجه آيه فرموده: عقد، سببيت تامه براي وجوب وفا
دارد.

در عقد فضول، وقت فضول عقدش تمام مشود و قائليم به صحت فضول، چون عرض کرديم که اين بحث را قائلين به
صحت فقط بايد مطرح کنند و معناي صحت بيع فضول اين است که اجازه، مؤيد و کاشف از اين است که آن عقد، عنوان تام

پيدا مکند، يعن تا اجازه نيامده، عقد، عنوان سبب تام ندارد و وقت اجازه آمد، مفهميم که اين عقد، سبب تام بوده است.

بنابراين آيه هم عقد را سبب تام قرار داده و از اجازه که بعد مآيد، کشف مکنيم که آن عقد سابق فضول، سبب تام بوده
است، لذا بايد اثر خودش را بذارد و مليت حاصل شود.

اشال بر اين دليل

مرحوم شيخ(ره) فرموده: قبول داريم که عقد، سببيت تامه براي وجوب وفا دارد، اما آيا عقد همراه با رضايت، يا عقد بدون
رضايت؟ روشن است که عقد بدون رضايت، سببيت ندارد و تنها عقد با رضايت، سببيت براي مليت و حصول نقل و انتقال

دارد.

عمده و بزناه جواب شيخ(ره) اين است که حال که مال اجازه داد، آيا اجازه کشف از اين مکند که آن عقد سابق مقرون به
رضايت بوده است؟

اگر اجازه اين صلاحيت را داشته باشد که اجازه مال، کشف کند که آن عقد سابق، نه تنها عقد بوده، بله مقرون به رضايت
هم بوده، آن وقت اين ادعاء که مگوييد: اجازه کاشف است و مليت در حين عقد محقق شده، تثبيت مشود.

 اما اجازه مال اين صلاحيت را ندارد و هرگز اثبات نمکند که آن عقدي که سابقا واقع شده، مقرون به رضايت مال بوده
است، به دليل اين که مگوييم: اجازه لاحقه، به منزله اجازه مقارنه است و قائم مقام او هست، اما حقيقتا بيان نمکند که آن

عقد، مقرون به رضايت مال بوده است.

بنابراين وقت مال اجازه کرد، روشن مشود که آن عقد فضول الان، يعن در حين اجازه، مقرون به رضايت مال شد، لذا
نمتوانيد کاشفيت را استفاده کنيد، چون کاشفيت متوقف بر اين است که اثبات کنيد، که اين اجازه کاشف از اين است که آن

عقد سابق، مقرون به رضايت مال بوده است، اما اجازه چنين چيزي را اثبات نمکند.

بيان دوم دليل اول

 بيان دوم اين است که گفتهاند: عقد سببيت دارد و اجازه به عنوان شرط متاخر است، که مرحوم شيخ(ره) به اين تعبير تصريح
نرده، اما روح بيان دوم به همين مطلب که عرض کرديم، بر مگردد.

در بيان دوم گفتهاند: آن عقدي که فضول واقع ساخته، جامع جميع شروط است و همچنين مشروط به اجازه متاخر است و
وقت که اجازه متاخره آمد، مشروط يعن خود عقد، در حين وقوع اثرش را مگذارد.

بعبارة اخري در اين بيان دوم گفتهاند: اجازه شرط است، اما شرط براي عقد سابق و روشن است که اجازه بعدي، شرط براي

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


يت من حين العقد است. وقته شرط براي مضمون عقد است و مضمون عقد هم ملالفاظ نيست، بل الفاظ من حيث ه
فضول مگويد: «بعت»، ديري هم مگويد: «اشتريت»، معناي «بعت و اشتريت» حصول مليت از حين وقوع عقد است.

پس معناي عقد، نقل و مليت من حين العقد است و اجازه هم شرط متاخر براي همين است، يعن بعدا مال مضمون عقد
سابق را اجازه م کند، که مضمون عقد سابق هم، مليت من حين العقد است.

اشال بر دليل دوم

مرحوم شيخ(ره) درمقام جواب فرموده: نمفهميم که چطور چيزي عنوان شرط دارد، اما متاخر باشد؟ اگر اجازه را شرط
مدانيد، چطور شرط در آينده محقق مشود، اما مشروط در گذشته محقق شده است؟ اين معقول نيست و اگر چيزي عنوان

شرطيت دارد، بايد قبل از مشروط محقق شود.

کلام از صاحب جواهر(ره) در تاييد اين دليل

بعد مرحوم شيخ(ره) در اينجا کلام از صاحب جواهر(عليه الرحمه) نقل کرده، که ايشان فرمودهاست: شروط و اسباب شرعيه،
با شروط و اسباب عقليه فرق دارند، در اسباب و شروط عقليه مساله همانطوري است که شيخ فرموده، که سبب و شرط بايد

اول بيايد و مسبب و مشروط دنبال او بيايد، اما شرايط شرعيه، تابع اعتباري است که شارع اعتبار مکند و شارع ممن است
که شرط را مقدم اعتبار کند، يا مقارن و يا متاخر، چون شروط شرعيه امور توينيه نيستند، بله اعتباريهاند، لذا شارع متواند

بفرمايد: صحت اين عمل را که امروز انجام مدهيد، مشروط به شرط است که فردا بايد انجام دهيد.

اين مبناي است که صاحب جواهر(ره) در چند جاي کتاب جواهر مورد استناد قرار داده، که شرايط شرعيه، با شرايط عقليه
فرق دارد و مثالهاي را هم آورده، مثلا از جمله مثالها اين است که در فقه داريم، که انسان اگر در غروب پنج شنبه احتمال
مدهد، که در روز جمعه آب براي غسل پيدا نمکند، متواند غسل جمعه را انجام دهد، در حال که سبب غسل جمعه، که

جمعه هست، هنوز نيامده و سبب يا شرط فردا محقق مشود، اما غسل را امروز متواند انجام دهد و يا در باب مستحاضه،
غسل ليل زن مستحاضه را، بنا بر فتواي بعض از فقهاء، شرط صحت روزه روز گذشتهاش قرار دادهاند.

لذا صاحب جواهر(ره) فرموده: در شريعت موارد زيادي داريم که شرط بعد از مشروط محقق مشود و هيچ مانع هم ندارد،
چون مساله، مساله اعتباري هست.

نقد و بررس کلام صاحب جواهر(ره)

مرحوم شيخ انصاري(ره) فرموده: اين حرف صاحب جواهر(ره) را قبول نداريم. آيا م توانيم بوييم: تناقض فقط در امور
توينيه محال است، اما در شريعت محال نيست؟ شارع چون امور اعتباريه در اختيارش هست، آيا در شريعتش متواند مرتب

متناقضين شود؟

شيخ(ره) فرموده: فارق بين شرط شرع و عقل نداريم، هر چيزي که عقلا محال است، شرعا هم محال است، تقديم سبب بر
مسبب لازم است، لذا تاخير سبب از مسبب، هم عقلا هم شرعا محال است.



بعد فرموده: در اين مثالهاي که صاحب جواهر(ره) مطرح کرده، آنچه که خيال کرده شرط و سبب است، شرطيت و سببيت
ندارد و اين که مثالهاي زيادي مطرح کنيد، نمتواند امر محال را، از محاليت خارج کند.

دليل دوم بر کاشفيت

دليل دوم شبيه بيان است که در شرط متاخر گفتهاند که: اجازه متعلق به عقد است و عقد هم معنايش نقل و مليت من حين
العقد است، پس اجازه کاشف از مليت حين العقد است.

در اينجا بعض از محشين مثل مرحوم شهيدي(ره) گفتهاند: روح اين دليل دوم بر مگردد به دليل اول و فرق ندارد.

دليل سوم بر کاشفيت

دليل سوم اين است که گفتهاند: اگر کاشفيت را قائل نشويم، لازمهاش تاثير معدوم در موجود است. اگر بوييم: اجازه کشف از
مليت حين العقد دارد، عقد زمان که موجود بوده، تاثير درمليت گذاشته و اين اشال ندارد، اما اگر بوييم: عقد تمام شد و

بعد که اجازه آمد، مليت از حين اجازه بيايد، لازمهاش اين است که آن عقدي که الان معدوم است، در مليت اثر گذارد، در
حال که تاثير معدوم در موجود محال است.

مرحوم شيخ بعدا دليل دوم را مورد بحث قرار دادهاند، اما اين دليل سوم، که فسادش خيل واضح است و لذا دير مورد تعرض
قرار ندادهاند.

تطبيق عبارت

«القول ف الإجازة و الرد أما اللام ف الإجازة: فيقع تارةً ف حمها و شروطها، و اخرى ف المجيز، و ثالثة ف المجاز.»، کلام
در اجازه، گاه در حم اجازه است و گاه در شروط اجازه و گاه هم در مجيز و آن اجازه دهنده است و مقام سوم هم در

مجاز است.

«أما حمها، فقد اختلف القائلون بصحة الفضول بعد اتّفاقهم عل توقّفها عل الإجازة»، اما در حم اجازه، قائلين به صحت
فضول اختلاف کردهاند، بعد از اين که اتفاق دارند که بيع فضول متوقف بر اجازه است. «ف كونها كاشفة بمعن أنّه يحم بعد
الإجازة بحصول آثار العقد من حين وقوعه»، اختلاف کردهاند در اين که آيا اجازه کاشف است؟ کشف معنايش اين است که بعد
از اجازه حم مشود به اين که آثار عقد، از حين وقوع عقد محقق شده است. «حتّ كأنّ الإجازة وقعت مقارنة للعقد»، و گويا

بنا بر کاشفيت، اجازه مقارن با همان عقد واقع شده و مليت از حين عقد واقع مشود.

«أو ناقلة بمعن ترتّب آثار العقد من حينها»، و يا اين که اجازه را ناقله قرار دهيم، به اين معنا که آثار عقد، از حين اجازه واقع
شده باشد «حتّ كأنّ العقد وقع حال الإجازة، عل قولين»، مثل اين که عقد در حال اجازه واقع شده است. که بين اين دو قول

اختلاف کردهاند، بعض قائل به کاشفيت هستند و بعض به ناقليت، «فالأكثر عل الأول»، اما اکثر فقها قائل به کاشفيت هستند.

«و استدل عليه كما عن جامع المقاصد و الروضة»، بر اين که کاشفيت باشد، در جامع المقاصد و روضه سه دليل آوردهاند.



«بأنّ العقد سبب تام ف الملك؛ لعموم قوله تعال اوفُوا بِالْعقُودِ»، دليل اول اين است که عقد سبب تامه در حصول مليت و نقل
و انتقال دارد، به دليل اين آيه که مفرمايد «اوفُوا بِالْعقُودِ» يعن عقد را سبب تام براي وجوب وفا قرار داده است. نمفرمايد

عقد و ي چيز دير، بله خود عقد سببيت تامه دارد. در جاي که مالين عقد انجام مدهند، مفهميم که اين عقد سببيت تامه
دارد، اما در جاي که فضول عقد را انجام مدهد، «و تمامه ف الفضول إنّما يعلم بالإجازة، فإذا أجاز تبين كونه تاماً  ترتّب

الملك عليه»، تام بودن عقد در فضول، با اجازه معلوم مشود، که وقت مال اجازه داد، روشن مشود که آن عقد سابق تام
است و بايد مل بر خود عقد مترتب شود.

«و إ لزم أن لا يون الوفاء بالعقد خاصة، بل به مع شء آخر»، اما اگر مل بر عقد مترتب نشود، لازمهاش اين است که دير
وفا به خود عقد تنها واجب نباشد، بله وفا شود به عقد، همراه با ي ش دير به نام اجازه، در حال که آيه عموميت دارد و

مفرمايد: آنچه که همه جا سببيت تامه دارد عقد است، اما اگر در فضول بوييم: عقد سببيت ندارد و بايد اجازه هم باشد، اين
بر خلاف عموم آيه است.

اما فايده اين اجازه اين است که قبل از اجازه نمدانستيم که عقدتام است و اجازه سبب مشود که علم پيدا کنيم که آن عقد
قبل، عقد تام بوده است.

«و بان ...»، دليل دوم است. «و بأنّ الإجازة متعلّقة بالعقد، فه رضا بمضمونه»، اجازه متعلق به عقد است، لذا اين اجازه
رضايت بمضمون عقد است و اجازه هم که بعدا مآيد، به مضمون عقد تعلق پيدا مکند. «و ليس إ نقل العوضين من حينه»،

مضمون عقد هم که مليت من حين العقد است.

عرض کرديم که مخصوصا با آن تقرير دوم که براي دليل اول عرض مکنيم، مرحوم شهيدي(ره) فرموده است: اين دليل دوم
همان دليل اول است و مطلب جداگانهاي غير از دليل اول نيست.

،«الموجود لأنّ العقد حالها عدم، انته ن كاشفة لزم تأثير المعدوم فالإيضاح: الاحتجاج لهم بأنّها لو لم ت و عن فخر الدين ف»
اين دليل سوم است، که فخرالمحققين(ره) در کتاب ايضاح فرموده: اگر اجازه کاشفيت نداشته باشد، معنايش اين است که

مليت از حين اجازه باشد، در حال که در حين اجازه دير عقد نداريم و عقد معدوم شده است، پس لازمهاش اين است که
معدوم در موجود تاثير گذارد، چون در حال اجازه، عقد عنوان عدميت دارد.

عرض کرديم و اين را مرحوم سيد(ره) در حاشيه هم تذکر داده، که شيخ انصاري(ره) در کلمات بعدي متعرض جواب از اين
دليل سوم نشده و فقط دليل اول و دوم را جواب داده، که علتش اين است که اين دير خيل واضح الفساد است، چون درست

است که در باب شروط شرعيه، آن بحث که با صاحب جواهر عرض کرديم مطرح مشود، اما اين معنا مسلم است که علل
شرعيه عنوان معرفات دارد و علت در باب شرع، مثل علت عقل نيست که در حين معلول موجود باشد، بله عنوان نشانه دارد.

اگر گفتيم: عقد سابق، علت باشد براي مليت که بعد از اجازه مخواهد محقق شود، اين اشال ندارد، چون علت، علت
حقيق نيست، بله عنوان علامت، نشانه و معرف دارد.

«و يرد عل الوجه الأول»، شيخ انصاري(ره) در اينجا شروع کرده به اشال به وجه اول و فرموده: اينه مگوييد: عقد سبب تام
است، آيا عقد مقرون با رضايت يا بدون رضايت؟ عقد بدون رضايت را که قطعا سبب تام نمدانيد، پس عقد مقرون با رضايت
است. «أنّه إن اريد بون العقد سبباً تاماً كونه علّة تامة للنقل إذا صدر عن رضا المالك فهو مسلّم»، اگر عقد مقرون به رضايت

مال و از روي رضايت مال صادر شود، ما هم قبول داريم که سبب تامه است، «إ أنّ بالإجازة لا يعلم تمام ذلك السبب، و لا

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


يتبين كونه تاماً»، اما اين اجازه را تبيين نم کند و با اجازه نمتوانيم تماميت اين سبب را بفهميم، «إذ الإجازة لا تشف عن
مقارنة الرضا»، چون اجازه کشف از اين که رضايت مقارن بوده نمکند.

است، سبب تام است، حال اگر بعد مال فرض را بر اين قرار داديم که شيخ(ره) گفته: عقدي که مقرون به رضايت مال
اجازه داد، آيا وجدانا کشف از اين مکنيم که عقد، در حين صدورش مقرون به رضايت مال بوده است؟ پس اجازه لاحقه

کشف از اين نمکند که عقد سابق مقرون به رضايت بوده است.

«غاية الأمر: أنّ لازم صحة عقد الفضول كونها قائمة مقام الرضا المقارن»، لازمهي اين که بوييم: عقد فضول صحيح است،
اين است که اجازه قائم مقام رضايت مقارن است. «فيون لها مدخل ف تمامية السبب كالرضا المقارن، فلا معن لحصول

الأثر قبلها»، پس اجازه مانند رضايت مقارن، دخل در تماميت سبب دارد، لذا معنا ندارد که بوييم: اثر قبل از اجازه حاصل
م شود.

«و منه يظهر فساد تقرير الدليل بأنّ العقد الواقع جامع لجميع الشروط»، از همين جواب رد تقرير دوم دليل اول، که به گونه دير
بيان کرده و گفتهاند: عقد جامع جميع شروط است، «و كلّها حاصلة إ رضا المالك، فإذا حصل بالإجازة عمل السبب عمله»، و

کل اين شروط حاصل است، مر رضايت مال، لذا وقت رضايت مال به اجازه حاصل شد، آن سبب مقدم که عقد است،
عمل خودش را انجام مدهد، يعن ولو اين که رضايت متاخر است، اما آن سبب گذشته، عمل خودش را، که مليت است

انجام مدهد.

گوييد: رضايت مالم وقت فإنّه إذا اعترف أنّ رضا المالك من جملة الشروط»، اين «فانه» بيان براي وجه فساد است، يعن»
ي از شروط است، پس چطور متواند کاشف از وجود مشروط قبل از شرط باشد.

عرض کرديم که بعض از محشين، اين بيان دوم را روي شرط متاخر آوردهاند که عقد همه شرايط را دارد و مليت در آن، به
شرط متاخري که بعدا مآيد حاصل مشود.

شيخ(ره) هم فرموده: چطور شرط بعدا مآيد، اما مشروط قبلش آمده و اين معقول نيست. «فيف يون كاشفاً عن وجود
المشروط قبله؟»، اگر مگوييد: رضايت مال شرط است، چطور قبل از رضايت مال، مشروط محقق مشود؟

 «و دعوى: أنّ الشروط الشرعية ليست كالعقلية، بل ه بحسب ما يقتضيه جعل الشارع»، مدع اين دعوي مرحوم صاحب
جواهر(ره) است، که فرموده: شرط شرع مانند عقل نيست، بله اين شروط بحسب چيزي است که جعل شارع اقتضا مکند.

جعل شارع چون اعتباري است، گاه شرط را مقدم قرار مدهد، گاه مقارن و گاه موخر. «فقد يجعل الشارع ما يشبه
تقديم المسبب عل السبب كغسل الجمعة يوم الخميس و إعطاء الفطرة قبل وقته»، چيزي شبيه تقديم معلول بر علت، مثل غسل
جمعه در روز پنج شنبه و يا پرداخت زکات فطره قبل از اين که وقت دادن زکات فطره برسد، که صاحب جواهر(ره) فرموده:

در شريعت تقديم مسبب بر سبب داريم، «فضً عن تقدّم المشروط عل الشرط كغسل الفجر بعد الفجر للمستحاضة الصائمة»،
شرط مؤونهاش از علت کمتر است، تا چه برسد به تقديم مشروط بر شرط، مثل اين که قبل از اذان صبح، زن نيت روزه مکند و

بعد از اذان صبح اگر ديد استحاضه است و بايد غسل انجام دهد، اين غسل مستحاضه بعد الفجر، شرط براي صحت روزهاي
است که از اول فجر نيت آن را کرده است. «و كغسل العشاءين لصوم اليوم الماض عل القول به»، و يا غسل عشائين، که بعد

از مغرب، وقت زن غسل را انجام مدهد، بنا بر فتواي بعض از فقهاء، آن غسل ليلاش، شرط براي صحت روزه روز گذشته
است. البته صاحب جواهر هم فرمودهاند: عل القول بوجوب اين غسل عشائين.



«مدفوعة»، شيخ انصاري(ره) فرموده: اين ادعاي صاحب جواهر، مردود است، «بأنّه لا فرق فيما فرض شرطاً أو سبباً بين
الشرع و غيره»، اگر ي چيزي شرط يا سبب است، بين شرع و غير شرع فرق نم‌کند، «و تثير الأمثلة لا يوجب وقوع

المحال العقل»، آوردن امثله زياد، سبب نم شود که محال عقل واقع شود.
«فه كدعوى أنّ التناقض الشرع بين الشيئين لا يمنع عن اجتماعهما»، اين ادعا، که شروط شرعيه مثل شروط عقليه نيست،

مثل اين است که بوييم: شارع متواند هم ي چيزي را واجب کند و هم حرام. اگر بوييد: آنچه که در دائره عقل محال است،
در شريعت محال نيست، پس بايد تناقض شرع هم محال نباشد، «لأنّ النقيض الشرع غير العقل.»، قطعا چنين چيزي امان

ندارد، چون نقيض شرع غير عقل است.

«فجميع ما ورد مما يوهم ذلك لا بدّ فيه من التزام أنّ المتأخّر ليس سبباً أو شرطاً»، بنابراين تمام اين مثالها که وارد شده، که
توهم تقديم معول بر علت در آن است، بايد بوييم: آن مصداق سبب يا مصداق شرط نيست، «بل السبب و الشرط: الأمر المنتزع

من ذلك»، توضيح دارد که فردا عرض مکنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


