
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« بيع فضول « فقه » سطح عال

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

بیع فضول
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و ما ذكره من الشهيد الثان لا يجدي فيما نحن فيه؛ لأنّا لا نعتبر ف فعل الفضول أزيد من القصد الموجود ف قوله؛ لعدم
الدليل، و لو ثبت لثبت منه اعتبار المقارنة ف العقد القول أيضاً....»

نقد تاييد نظريه صاحب مقابس(ره) به کلام شهيد ثان(ره)

صاحب مقابس(عليه الرحمه) فرمودند: که فضول فقط با عقد قول امان دارد، اما در قالب معامله معاطات امان ندارد و در
ضمن استدلالشان، کلام از شهيد ثان(ره) به عنوان مويد آورده و فرموده: در معاطات، متعاطيين بايد قصد تملي داشته

(ره) هم در کلماتشان فرموده: فضولداشته باشد و شهيد ثان تواند قصد تمليندارد، نم چون عنوان مال باشند و فضول
و مره، قصد مدلول و معنا را ندارند.

مرحوم شيخ(ره) بعد از اين که جواب صاحب مقابس(ره) را داده فرمودهاند: آنچه را که از شهيد ثان(ره) نقل کرديد، به نظر ما
قابل قبول نيست، اگر مراد شهيد ثان(ره) اين است که فضول، علاوه بر قصد معنا، يعن قصد همان الفاظ که بيان مکند،

بايد معناي ديري را هم قصد کند، دليل نداريم که در عقد، زائد بر قصد آن الفاظ که مگويد، قصد ديري معتبر باشد.

اگر هم چنين دليل باشد، لازمهاش اين است که مقارنت رضايت با عقد قول هم معتبر باشد.

مرحوم شيخ(ره) فرموده: اگر دليل داشتيم که اثبات کند که علاوه بر قصد معناي الفاظ، قصد تملي و تمل هم معتبر است،
که چنين قصدي را فقط مال متواند داشته باشد، نتيجه و لازمه چنين دليل اين است که رضايت مال، حت در عقد قول هم

بايد مقارن باشد، در حال که خودتان هم قبول داريد که در عقد قول، رضايت مقارن لازم نداريم.

وجه براي کلام صاحب مقابس(ره) و نقد آن

مر اين که بوييم: قاعده اين است که معامله را مالين انجام دهند، اما اگر فضول معامله را انجام داد، اين بر خلاف قاعده
است و در موارد خلاف قاعده، اصل اين است که بر قدر متيقن اکتفا کنيم.

فضول ي نوع معامله خلاف قاعده است و اصل اين است که در موارد خلاف قاعده، اکتفاي بر قدرمتيقن شود و قدر متيقن
هم بيع فضول به نحو قول است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/77
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد شيخ(ره) از اين حرف برگشته و فرمودهاند: قبلا ثابت کرديم که معامله فضول، ي معامله خلاف قاعده نيست، تا بخواهيم
بر قدر متيقن اکتفا کنيم و همان طوري که معاملات که مال انجام مدهد مشمول «احل اله الْبيع» مشود، معاملات قول هم
مشمول «احل اله الْبيع» و اين عمومات هست، بنابراين معامله فضول، ي معامله خلاف قاعده نيست تا اکتفاء بر قدر متيقن

شود.

وجه ديري براي کلام صاحب مقابس(ره) و نقد آن

بعد فرمودهاند: اگر بوييم: معاطات عبارت از تراض مالين است، اعم از اين که قبض و اقباض و حصول العوضين را در آن
معتبر بدانيم يا نه، نتيجه اين مشود که وقت فضول به نحو معاطات معاملهاي را انجام مدهد، اصلا معاطات محقق نمشود
و سالبه به انتفاء موضوع است و موضوعش محقق نمشود، تا بوييم: آيا صحيح است يا نه؟ و وقت مال اجازه مدهد، اين

خودش تازه شروع در معاطات است و نه اين که معاطات سابق را بخواهد اجازه دهد.

اگر فقيه در باب حقيقت معاطات اين نظريه را اختيار کند، نتيجهاش اين مشود که فضول در قالب معاطات تحقق پيدا
کرديم، ديديم که ظاهر کلمات فقهاء چنين معناي کلمات فقهاء را بررس است و وقت کند اما اين حرف، حرف باطلنم

نيست. پس اين راه را هم که براي تصحيح فرمايش صاحب مقابس(ره) بيان کرديم، گرفتار اين اشال است.

نتيجه اين شد که بنابر اين که معاطات مفيد مليت باشد، فضول در قالب معاطات جريان پيدا مکند و همانطوري که عقد
قول فضول داريم، معاطات فضول هم داريم.

جريان فضول در معاطات بر مبناي افاده اباحه تصرف

اگر فقيه قائل شد که معاطات مفيد اباحه تصرف است و مفيد مليت نيست، اما جميع تصرفات، براي کس که مگيرد مباح
مشود ولو اينه قصد متعاطيين تملي باشد، که اکثر قدماي از فقهاء اين نظريه را قائلاند که معاطات مليت آور نيست و

تنها مفيد اباحه تصرف است. روي اين مبنا آيا فضول جريان دارد يا نه؟

دو اشال شيخ(ره) بنا بر جريان فضول روي اين مبنا

مرحوم شيخ(ره) فرموده: جريان فضول روي اين مبنا، دو اشال دارد؛ ي اشال اين است که معاطات که متعاطيين قصد
تملي دارند، اما نتيجهاش اباحه است، بر خلاف قاعده است، چون قاعده اين است که نتيجه، بر طبق چيزي که قصد مشود
باشد، چون «ما قصد لم يقع و ما وقع لم يقصد» و اصل اين است که در موارد خلاف قاعده، بايد بر قدر متيقن اکتفاء کنيم و

قدر متيقن از چنين معاملهاي، معاطات است که متعاطيينش مالين باشند.

اشال دوم اين است که اگر بوييم: بنا بر قول به اباحه، فضول جريان دارد، لازمهاش اين است که قبل از آنه مال اجازه
دهد، روي قول کاشفيت، اباحه تحقق پيدا کند و اين معقول نيست. علت اباحه، اجازه است، يعن آنچه که مال انسان را براي
ديري مباح مکند، طيب نفس و اجازه مال است، پس چونه قبل از آن که اجازه بيايد، روي قول کاشفيت، اباحه تصرف

محقق مشود؟ و اين تقديم معلول بر علت و مسبب بر سبب است و محال است.

اما روي قول به ناقليت، همان زمان که مال اجازه مدهد، اباحه هم حادث مشود، پس قبلا معاطات مفيد اباحه نبوده و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


انشاء فعل و عمل اثري نداشته و آنچه اثر دارد، همان اجازهاي است که مال مدهد.

توانيم براي معاطاتال دوم اين است که هم روي قول به کاشفيت و هم روي قول به ناقليت، نمبنابراين شيخ(ره) فرموده: اش
که فضول انجام داده، نتيجه اباحه را تصوير کنيم.

تطبيق عبارت

«و ما ذكره من الشهيد الثان لا يجدي فيما نحن فيه»، آنچه را که شهيد ثان(ره) ذکر کرد، ‐که صاحب مقابس(ره) به عنوان
مويد آورده‐ شيخ(ره) فرموده: اين مويد به درد نمخورد و در ما نحن فيه فايدهاي ندارد، «لأنّا لا نعتبر ف فعل الفضول أزيد

دانيم،  يعنبيش از قصدي که نسبت به قولش دارد، معتبر نم قوله لعدم الدليل»، چون در فعل فضول من القصد الموجود ف
معناي آن را قصد کند و ازيد از اين، يعن ،«گويد: «بعتم کند نباشد و وقتکه مزاح م بايد مثل آدم خواب و کس فضول

قصد تحقق مليت واقعيه براي مشتري را دليل نداريم، «و لو ثبت لثبت منه اعتبار المقارنة ف العقد القول أيضاً»، اما اگر
دليل، غير از اين قصد، گفت: بايد قصد تحقق مليت را هم براي طرف دير داشته باشد، لازمه اين دليل اين است که فقط

رضايت مقارن به درد مخورد، چون چنين دليل که مگويد: کس م تواند مالش را به ديري منتقل کند، که در قصد تحقق
مليت براي ديري را داشته باشد، از  غير مال نمتواند باشد. پس رضايت مقارن حت در عقد قول معتبر است و چنين

نيست که فقط در معاطات اثبات کند.

«إ أن يقال: إنّ مقتض الدليل ذلك، خرج عنه بالدليل معاملة الفضول إذا وقعت بالقول»، مر اين که مساله اعتبار مقارنت را
مختص کنيم، يعن ادلهاي که بيع فضول را صحيح شمرده، آن را از دليل که مگويد: مقارنت لازم است، تخصيص مزند و

نتيجه اين مشود که مقارنت رضايت لازم است، الا در بيع فضول که با قول واقع مشود.

چون وقت دليل داريم که در معاملات، نه تنها اصل رضايت لازم است، بله مقارنتش هم لازم است و بعد دليل دير، يعن همان
ادله دال بر صحت بيع فضول، بيع فضول را خارج مکند، مگوييم: متيقن از مواردي که خارج شده بيع فضول است که با

در معاطات فضول يعن ،الباق خواهيم، اما بقرضايت مقارن نم ،با عقد قول باشد، در نتيجه در بيع فضول عقد قول
رضايت مقارن مخواهيم.

بعد شيخ(ره) فرموده: «لنّك قد عرفت أنّ عقد الفضول ليس عل خلاف القاعدة»، اما اين بيان روي اين است که فضول را
ي معامله خلاف قاعده بدانيم، يعن اين که بوييم: تنها موردي که يقينا خارج از آن دليل است، فضول به عقد قول است، در

فرض است که اصل معامله فضول را خلاف قاعده بدانيم، اما قبلا گفتيم: معامله فضول چون مشمول عمومات است، پس
ي معامله خلاف قاعده نيست، تا اين که بخواهيم اکتفاء بر قدر متيقن کنيم.

«نعم....» اين نعم ربط به خط قبل ندارد، بله استدراک از کلام صاحب مقابس(ره) است، يعن کلام ايشان را مورد اشال
قرار داديم، اما مخواهيم راه براي تصحيحش بيان کنيم، «نعم، لو قلنا: إنّ المعاطاة لا يعتبر فيها قبض و لو اتّفق معها»، در

ولو قبض با معاطات اتفاق بيافتد، اما قبض در حقيقت معاطات دخالت معاطات قبض معتبر نيست، «لو» وصليه است، يعن
ندارد، يعن حت اگر معاطات تصادفا در آن قبض و اقباض بود، اين قبض در حقيقت معاطات دخالت ندارد. «بل السبب
المستقل هو تراض المالين بملية كل منهما لمال صاحبه مطلقاً أو مع وصولهما أو وصول أحدهما، لم يعقل وقوعها من

الفضول»، بله سبب مستقل براي معاطات، تراض المالين است، نسبت به مليت هر کدام به مال طرف دير، چه مطلقا،
يعن چه عوضين به يدير واصل شود يا نشود، يا هر دو واصل شود و يا احد العوضين واصل بشود.



«لم يعقل»، جزاء لو قلنا است، يعن لو قلنا لم يعقل وقوعها من الفضول، اگر معاطات را اينطور معنا کرديم، وقوع معاطات از
فضول معقول نيست، چون سالبه به انتفاء موضوع مشود.

«نعم، الواقع منه إيصال المال»، بله آنچه از اين معامله واقع شده، رسيدن مال است، يعن فضول مال مال را داده به ديري،
«و المفروض أنّه لا مدخل له ف المعاملة»، و حال آن که مفروض اين است که ايصال المال، دخل در معامله ندارد، «فإذا
ن إجازة لمعاطاة سابقة»، حالا اگر مالية من وصل إليه المال تحقّقت المعاطاة من حين الرضا و لم يالمالك بمال رض

رضايت داد، از حين رضا معاطات محقق مشود، چون گفتيم: معاطات يعن رضايت مال، لذا قبل از رضايت مال، اصلا
معاطات نبوده و سالبه به انتفاء موضوع است و وقت هم مال رضايت داد، تازه معاطات محقق مشود و اين اجازه معاطات

سابق نيست.

شيخ(ره) فرموده: اگر فضول را اينطور معنا کرديم، اين به درد صاحب مقابس(ره) مخورد، اما چه کنيم که گرفتار اين اشال
است که «لن الإنصاف أنّ هذا المعن غير مقصود للعلماء ف عنوان المعاطاة و إنّما قصدهم إل العقد الفعل»، مراد علماء از

معاطات، تراض مالين نيست، بله معاطات يعن انشاء به سبب فعل، که جاي انشاء قول را مگيرد و اين انشاء به سبب فعل
را، همانطوري که مال متواند انشاء کند، غير مال هم م تواند انشاء کند.

مويد اين مطلب هم اين است که همان طوري که تراض مال در حقيقت انشاء قول دخالت ندارد، همچنين در معاطات که
انشاء فعل است هم دخالت ندارد، لذا همانطوري که مال متواند انشاء فعل را انجام دهد، غير مال هم م تواند انجام دهد.

بله رضايت شرط تاثير است.

«هذا كلّه عل القول بالملك»، تمام اين حرفها بنا بر قول به مل بود، که نتيجه اين شد که نظر شيخ(ره) اين است که فضول در
معاطات که مفيد مليت است، جريان دارد.

«و أما عل القول بالإباحة، فيمن القول ببطلان الفضول»، اما بنا بر قول به اباحه و در فرض که متعاطيين قصد تملي دارند،
شيخ فرموده: ممن است در اينجا بوييم: فضول باطل است، که ايشان دو دليل در اينجا آورده؛ ي اين که «لأنّ إفادة

المعاملة المقصود بها الملك للإباحة خلاف القاعدة، فيقتصر فيها عل صورة تعاط المالين»، معاملهاي که در آن قصد مليت
شده، اما نتيجهاش اباحه است، خلاف قاعده است، که «ما وقع لم يقصد و ما قصد لم يقع»، لذا بر صورت که مالين معاطات

انجام دهند، اکتفاء مشود و جاي که مالين انجام نمدهند، آن محوم به بطلان است.

دوم اين که «مع أنّ حصول الإباحة قبل الإجازة غير ممن»، حصول اباحه، يعن اباحه تليفيه که براي ديري جواز تصرف در
،ليفيه به اجازه است. لذا معقول نيست که قبل از اجازه مالن است، چون قوام اباحه تآورد، قبل اجازه غير مممال را م

روي قول به کاشفيت، اباحه بيايد، چون لازمهاش تقديم معلول بر علت است. «و الآثار الاخر مثل بيع المال عل القول بجواز مثل
هذا التصرف إذا وقعت ف غير زمان الإباحة الفعلية، لم تؤثّر أثراً»، و آثار دير، يعن غير از اباحه تليفيه که قبل از اجازه امان

ندارد، آثار دير مثل صحت بيع که مباح له انجام مدهد و مال ديري را مفروشد، در صورت است که اباحه فعليه باشد و
اباحه شانيه کاف نيست.

«فإذا أجاز حدث الإباحة من حين الإجازة»، اما اگر مال اجازه داد، اباحه از حين اجازه حادث مشود، لذا معاطات سابق به
درد نمخورد. «اللّهم إ أن يقال بفاية وقوعها مع الإباحة الواقعية إذا كشف عنها الإجازة، فافهم»، مر اين که بوييم: وقوع آن

آثار با اباحه واقعيه کاف است، لذا اگر اجازه از آن اباحه واقعيه کشف کند، دير اشال ندارد.



ي اباحه شانيه داريم و ي اباحه فعليه و واقعيه، در جاي که اباحه شانيه هست، اگر مال بعدا اجازه داد، اجازه کشف
مکند که واقعا هم اباحه بوده، بنابراين اگر واقعا اباحه باشد و اين اباحه واقعيه از طريق اجازه کشف شود، صحت آثار دير

مثل فروختن مال ديري، اشال ندارد. وقت مال خود را در اختيار ديري گذاشتيد، وي در صورت م تواند مال شما را
بفروشد که اباحه واقعيه داشته باشد، حال اگر به نحو فضول مال را در اختيار ديري قرار گرفت و بعدا مال اجازه کرد، اين

اجازه کشف از اباحه واقعيه م کند.

بعد مرحوم شيخ(ره) ي «فافهم» داشته، که اشاره دارد به اين که غير از اين اقسام اباحه، يعن شان و واقع و فعل، اباحه
ماليه و شرعيه هم داريم.

دو نوع اباحه داريم؛ ي وقت منشاء اباحه شارع است، که به آن اباحه شرعيه مگوييم، مثل جاي که ي لقطهاي را پيدا
مکنيد، که متوانيد اين را برداشته و تعريف و اعلام کنيد و اين را شارع به شما اجازه داده و اباحه شرعيه م شود. اما اباحه

ماليه در جاي است که منشاء اباحه مال باشد.

«فافهم»؛ همانطور که مرحوم آخوند(ره) در حاشيه ماسب و هم محشين دير فرمودهاند، اشاره دارد به اين که حصول اباحه
ماليه قبل از اجازه محال است، اما حصول اباحه شرعيه محال نيست. همانطور که مليت، قبل از اجازه مال متواند محقق

شود، اباحه شرعيه هم قبل از اجازه متواند محقق شود.

بحث اخلاق هفته

روشن است که همه ما و شما در طريق هستيم که روز به روز بايد مارم اخلاق وجودي خودمان را زياد کنيم و اين ي از
وظايف مهم روحانيت است.

نتهاي که سالهاي قبل خدمت آقايان عرض مکردم، اين است که از مارم اخلاق و مرمتهاي اخلاق اطلاع نداريم و مراجعه
ما به کتب اخلاق بسيار کم است، حت اگر به ما بويند: مارم اخلاق را بشماريد، چند چيز را متوانيم بشماريم؟ صبر و

قناعت و ....، اما ي حد خيل مختصري هست.

بايد ببينيم مارم اخلاق چيست و نفسمان را به آن متصف کنيم و اين در شغل ما به حد وجوب است و نه استحباب. مراد از
وجوب که عرض مکنم، نه وجوب شرع که بر مخالفتش عصيان باشد، بله وجوب به معناي ضرورت.

ي از مارم اخلاق که در کتب اخلاق آمده، اغتنام فرص الخير است، اين که انسان بايد فرصتهاي خوب را غنيمت شمارد و
از آن استفاده کند، اين نته در رشته ي ما نتهي بسيار مهم است، شغل و رشتهي ما مقرون به حوادث است که در

پيرامونمان به وجود مآيد، ي وقت حادثه جن به وجود مآيد، وظيفه شرع تشخيص مدهيم که بايد جن برويم، يا وظيفه
شرع تشخيص مدهيم، که براي تبليغ و هدايت برويم.

پس با وجود حوادث مختلف که براي ما ممن است به وجود آيد، اين فرصتهاي را که هم اکنون در اختيار ماست، بايد مغتنم
دقيقه مان تلف شود، به اندازه ي ر استفاده کنيم و اگر يساعت انسانهاي دي دقيقه، به اندازه ي بايد از ي شماريم، يعن

ساعت ديران است و يا بيش از ي ساعت ديران.

ما راه را پيدا کرديم، اما ديران يا راه را پيدا نرده، يا توفيق پيدا کردن ندارند و يا قدرت اين که در اين راه وارد شوند ندارند،



اما ما راه را پيدا کرديم و همه اسباب راه براي ما آماده است، درس، بحث، کتاب، دستورات بزرگان، دستورالعملها و ....، همه
چيز مهياست، قدرت بر مراجعه به قرآن و روايات، براي ما کم کم آماده مشود و بحمدله به حدي هستيم که برايمان آماده

باشد، لذا بايد از فرصتهايمان خيل استفاده کنيم.

اولا اين مساله ي برهان عقل دارد، که عقل مگويد: هر نعمت که در اختيار انسان است، رو به زوال است، ي چنين مجالس
درس، ممن است امروز باشد، اما فردا حادثهاي پيش آيد و امان تشيلش نباشد، و لو که بحمدله روز به روز، رو به گسترش
است و ان شاء اله گسترده تر هم مشود. يا انسان هميشه صحت بدن و عقل ندارد و عقل از نظر درک تشي بردار است و

مراتب دارد. درک انسان در ي سن، قوهي زيادي دارد، اما همينطور که سنش زياد مشود، اين قوه کم مشود.

پس ببينيم که آنچه که به نحو احسن متوانيم استفاده کنيم چيست؟ الان مطلب شيخ(ره) را خوانديد و بعد هم قانع باشيد به اين
که بتوانيد جواب سوال را در امتحان دهيد، اين جز تضييع وقت چيزي نيست و بايد همتتان را بلند قرار دهيد و واقعا هر

وييد: ما مبناي اصولاصوليه ندارد که ب و يا مبان رجال ،اش کنيد، حال همهي مسائل، مسائل روايتمسالهاي را بتوانيد کن
نداريم، تا خودمان هم نظر دهيم، بله در بسياري از اين استدلالات، م توانيد با دقت و تامل به نتيجه برسيد.

پيامبر(صلوات اله و سلامه عليه) در وصيت به اميرالمومنين(عليه السلام) فرمودند: «بادِر بِاربع‌ قَبل اربع»، به چهار چيز قبل از
چهار چيز مبادرت کن و مراقب باش و از آن استفاده کن و زود آن را به چن بياور، «بِشَبابِكَ قَبل هرمكَ»، جوان قبل از پيري،
ببينيد انسان وقت کنار ي پيرمرد منشيند، مگويد الان قدر جوان را مفهميم و آن موقع که جوان بوديم، نمتوانستيم بفهميم

جوان يعن چه؟ الان قدرت داريم ده ساعت مطالعه کنيم، اما وقت سنمان به پنجاه سال رسيد، ده ساعت، مشود سه
ساعت، بالاتر که رفت، مشود ي ساعت و همچنين قوه درک ما در جوان بيش از آن موقع است.

بزرگان را که مبينيم، هر کاري که کردند، در ايام جوان بوده است و اين که بوييم: امروز گوش مدهيم و فردا که درس
خارج رسيديم، ي نظري اختيار مکنيم و فردا اين مساله را مفهميم، بدانيم که دير فرداي در کار نيست و فردا بدتر از امروز

است.

«و صحتكَ قَبل سقْمكَ»، آن وقت که صحيح و سالم هست، تا متوان استفاده کن، مثل اين که سفرهاي پهن باشد و انسان
احتمال دهد که ده سال دير غذاي نصيب او نشود.

«و غنَاكَ قَبل فَقْرِكَ و حياتكَ قَبل مماتكَ»، يا در آيه شريفه 77 از سوره قصص «و لا تَنْس نَصيبكَ من الدُّنْيا»، اميرالمومنين(عليه
السلام) فرموده است که: «و لا تنس صحت»، نصيب انسان از دنيا، صحت قوت، فراغت شباب و نشاط است.

حضرت مفرمايند: خداوند مفرمايد: اين را يادتان نرود که الان در سن جوان و شباب هستيد و نشاط، فراغت، حوصله و قوه
کار و فعاليت زياد داريد. که طبق دستور قرآن و پيامبر، نبايد اين را مورد غفلت قرار دهيم. ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=28&a=77

