
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۳ خرداد ۱۳۸۳

اجتهاد و تقليد
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عرض کرديم که امام(رض) در کتاب الاجتهاد و التقليد، صفحه 123 ـ 122 و همچنين در کتاب که به عنوان «تنقيح الاصول» از
ايشان به عنوان تقريرات چاپ شده، ج4، ص622 خواسته‌اند ي بيان را ذکر کنند که از اين اشال مرحوم آخوند در کفايه در

مورد جريان استصحاب جواب دهند.

بيان مرحوم امام در ملاک رجوع به خبره

بيان که امام(ره) دارند اين است که فرمودهاند اينه در هر صنعت و علم، عقلاء به خبير در آن علم رجوع مکنند، ملاکش
چيست؟ ملاک رجوع به اهل خبره و مناط عمل عقلاء بر اينه در هر صنعت به اهل خبره رجوع مکنند به نظر ما ملاکش

عبارت از «طريقيت إل الواقع» است. عقلاء مدانند که اين آدم که خبره و خيبر است، قول و رأيش؛ طريق إل الواقع است،
در ساير علوم نيز اينچنين است. در خود فتواي فقيه، رجوع به فتوا از اين باب است که ما فتوا را طريق ال الواقع مدانيم.

فرمودهاند أعم از اينه حجيت فتواي فقيه از راه بناي عقلاء إثبات شود يا از راه ادلهي لفظيه اثبات شود. اگر فقيه فتوا داد که
«صلاة الجمعة واجبةٌ»، حجيت اين از اين باب است که طريق ال الواقع است.

بعد که اين مطلب را اثبات فرمودند و بيان فرمودند که اين حجيت از باب طريقيت إل الواقع است، فرمودند که بررس کنيم که
طريقيت، متقوم به چيست؟

مفرمايند طريقيت؛ متقوم است به وجود حدوث فتوا. يعن همين اندازه که ي فقيه به نحو جزم فتوا و رأي داد، يعن گفت
فتواي من اين است، ولو اينه خودش جزم به واقع که ندارد، اما فتواي را به نحو جزم و يقين صادر کرد، قوام طريقيت به

همين است.

آنچه که طريقيت را از بين مبرد دو چيز است؛ ي تبدل رأي است، که براي مجتهد تبدل رأي حاصل شود، ي هم ترديد در
رأي است؛ که مجتهد ترديد در رأي پيدا کند. با اين دو، طريقيت فتوا از بين مرود.

لذا مفرمايند آنچه که متقوم طريقيت است، مجرد حدوث فتوا است و آنچه که طريقيت را از بين مبرد تبدل يا ترديد در رأي
است.

سپس فرموده‌اند: حالا ي رأي و فتواي از مجتهد حادث و صادر شده، ما هم مدانيم که الان طريقيت تحقق پيدا کرده، تا به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


حال قبل از اينه اين مجتهد از دنيا برود، مگوييم «يجوز العمل بهذا الرأي»، اما بعد از آنه از دنيا رفت، شرعاً احتمال مدهيم
(نه از نظر عقلان، چون از نظر عقل، حيات، هيچ شرطيت در طريقيت ندارد) حيات در اين جواز العمل عل طبق رأي المجتهد

مدخليت داشته باشد. ش مکنيم حالا که مجتهد از دنيا رفت، آيا عمل بر طبق نظر او جايز است يا نه؟ اينجا بقاء جواز عمل
را استصحاب مکنيم، مگوييم قبلا عمل بر رأي او جايز بوده، حالا هم که بعد از موتش ش مکنيم، جواز عمل را

استصحاب مکنيم.

در نتيجه با اين بيان، اين اشال مرحوم آخوند را جواب دادهاند. اشال مرحوم آخوند اين بود که در استصحاب، بايد
مستصحب بقاء عرف داشته باشد. ايشان مفرمايند مستصحب باق است، مستصحب در اينجا اين است که رأي از مجتهد

حادث شده و اين رأي طريقت دارد.

بعبارة أخري؛ در تميل فرمايش امام(ره) در رد بر مرحوم آخوند اين مطالب را عرض م‌کنيم؛ ما مگوييم موضوع در
استصحاب؛ «رأي المجتهد» است، اين «رأي المجتهد» به ملاک «طريقيت» حجيت دارد و در اين طريقيت، لا فرق بين الحياة
و الممات، بعد از آن که فوت شد نيز طريقيت از بين نرفته است. چون آنچه طريقيت متقوم به آن است، مجرد حدوث اين فتوا

است. آنچه که مانع از اين طريقيت است؛ تبدل رأي يا ترديد در رأي است. اما موت، مانعيت ندارد. رأي ي انسان خبير و
عالم؛ حياً و ميتاً طريق ال الواقع، اين موضوع است. پس موضوع، بعد از ممات هم باق است. اما در حم اين ما الان ترديد

داريم. شارع قبلا گفته بود اين رأي المجتهد يجوز العمل عل طبقه، الان که اين مجتهد از دنيا رفت، ش مکنيم که آيا اين رأي
المجتهد که هنوز هم باق است، آيا جواز العمل باق است يا خير؟ جواز العمل عل طبق رأيه را استصحاب مکنيم.

اشال صاحب تفصيل الشريعه

در کتاب تفصيل الشريعة، والد بزرگوار ما اشال را نسبت به اين فرمايش امام ذکر کرده‌اند، که خلاصهي آن اشال اين است:
اولا اگر ما رجوع عقلاء در هر صنعت و هر علم به خبير را از باب طريقيت ال الواقع دانستيم، از جمله گفتيم شارع، فتواي

فقيه را هم از باب طريق ال الواقع، حجت قرار داده، و ثانيا گفتيم آنچه که طريقيت، تقوم به آن دارد، مجرد حدوث فتوا است و
فقط مسئله تبديل يا ترديد، طريقيت را از بين مبرد، آناه اشال اين است که اگر اينها ثابت است، ما دير اصلا نيازي به

استصحاب نداريم، چون دير ش براي ما باق نمماند.
وقت شما مگوييد موضوع يقيناً هست، خب حم هم وجود دارد. شما وقت که مفرماييد: موضوع، «جواز العمل عل رأيه»

است، رأي، به ملاک طريقيت است، طريقيت، متقوم است به نفس حدوث و صدور اين فتوا از مجتهد، اگر اين باشد که ما
اصلا دير در اينجا ش نداريم و مجال براي استصحاب نيست.

نظر و اشال استاد محترم

به نظر مرسد اين اشال وارد باشد. منتها اشال مهمتر اين است که ما با قطع نظر از اين اشال که در تفصيل الشريعه آمده،
نسبت به فرمايش امام دو مناقشه به ذهنمان مرسد.

مناقشهي اول؛ که قبلا هم بيان کرديم، ما اصلا در اين معنا که مسئله تقليد را به ملاک «رجوع جاهل به عالم» بيريم مناقشه
داشتيم و گفتيم رجوع جاهل به عالم در عرف، از باب «حصول اطمينان» است. يعن کس که به طبيب مراجعه مکند، طبيب

وقت نسخهاي مدهد، اطمينان به قول او پيدا مکند. لذا اگر اطمينان پيدا نند، به نسخهي او اصلا عمل نم‌کند. در فقه نيز
رجوع به مجتهد از باب حصول اطمينان است. ما مگوييم تعبداً شارع ما را متعبد کرده به رجوع به مجتهد و بايد به قول او

عمل کرد، ما در اصل اينه بخواهيم مسئلهي تقليد و جواز عمل بر فتواي مجتهد را از باب رجوع جاهل به عالم بدانيم مناقشه
کرديم. حالا بر فرض که از باب رجوع جاهل به عالم باشد، اين که فرمودند به مناط طريقيت ال الواقع است، اين هم نسبت به



.ذاريم کنار رجوع به طبيب؛ اين اولاتوانيم رجوع به فتواي مجتهد را بملاک «حصول اطمينان» است و نم

ثانياً بر فرض که ما بوييم رجوع به فتواي مجتهد، از باب رجوع جاهل به عالم است، امام فرمودند رجوع جاهل به عالم، به
مناط طريقيت ال الواقع است، خود همين براي ما باز محل مناقشه است، که ما اگر بوييم قول خبير از باب حصول اطمينان

است، دير مسئله‌ي طريق ال الواقع معنا ندارد. طريق، أعم است، ي وقت مگوييم شما به اين خبر عمل کنيد، اين خبر
طريق ال الواقع، خواه براي شما اطمينان حاصل کند يا اطمينان حاصل نند. اگر گفتيم رجوع به خبير از باب حصول

اطمينان است، اينطور نيست که فقط و فقط به ملاک طريقيت باشد، بله به ملاک طريق است که براي ما اطمينان به واقع
ايجاد م‌کند نه مطلق طريقيت. اين ي اشال که مبناي است، قبلا در اوائل بحث ادلهي تقليد مفصل بحثش را ذکر کرديم.

اشال دوم اين است که اصلا آنچه که محل دعوا است، ايشان آن را به عنوان دليل و مفروض قرار داده‌اند. اصلا بعد از آنه
مجتهد از دنيا رفت، ما ش داريم که آيا همانطور که در زمان حيات، قول او طريق ال الواقع بود، الان هم طريقيت دارد يا

ندارد؟ اصلا ش ما برمگردد به اينه آيا الان طريقيت دارد يا نه؟

چه چيزي طريقيت دارد؟ رأي مجتهد. مرحوم آخوند مگويد: رأي مجتهد که الان عرفاً موجود نيست. مرحوم امام اينطور
فرمودند که رأي از باب اين است که طريق ال الواقع، در طريقيت هم فرق بين حياً و ميتاً نيست.

اشال اين است که الان چه چيزي را مخواهيد استصحاب کنيد؟ «جواز العمل را». مگوييم ما احتمال مدهيم شرعاً حيات
دخالت داشته باشد. قبلا از نظر شرع، عمل بر طبق رأي مجتهد جائز بود، الان ش مکنيم، استصحاب مکنيم جواز عمل

شرع را. اشال اين است که اين موضوع را که شما مفروض گرفته‌ايد، خود اين اول الدعوي است.

يعن ما بر فرض اينه قبول کنيم رأي مجتهد از باب طريقيت ال الواقع است، اشال اين است که الان ما نمدانيم آيا فقط در
زمان حيات، طريق ال الواقع يا بعد از حيات هم طريق ال الواقع؟ ممن است بفرماييد چه اشال دارد، دو تا استصحاب

مکنيم؛ اول استصحاب طريقيت مکنيم، مگوييم اين رأي قبلا طريق بوده، الان ش مکنم طريق است يا نه، استصحاب
مکنيم طريقيت را. بعد از آنه طريقيت را استصحاب کرديم، استصحاب مکنيم جواز عمل شرع را. اشال اين است که
استصحاب طريقيت، موضوعش چيست؟ «رأي مجتهد»، الان مجتهدي وجود ندارد تا رأي وجود داشته باشد. رأي مجتهد با

موتش عرفاً منهدم مشود. شما مخواهيد بوييد زيد عادل بود، الان متوانيد بوييد که بعد از آنه مرد ما ش مکنيم عادل
است يا نه؟ استصحاب کنيم عدالت را. نمشود. چون دير زيدي نيست. مگوييم در مورد رأي مجتهد نيز، اين رأي کان حجةً

و طريقاً، اما الان که دير رأي نيست و عرفاً رأي از بين رفته است، به سبب اينه اصل وجودش از بين رفته، حالا چه چيزي را
بوييم که طريق إل الواقع است؟

لذا به نظر مرسد که اين اشال مرحوم آخوند در کفايه دافع ندارد و اين اشال که ما در اين استصحاب، عرفاً بقاء الموضوع
را مخواهيم (چون قبلا عرض کرديم مرحوم آخوند بقاء عقل را قبول دارد اما مگويد بقاء عرف ندارد)، اين اشال به قوت

خودش باق مماند. ما هر چه تأمل کرديم که اين استصحاب را به ي نحوي بتوانيم صورت به آن بدهيم نمشود، نه طبق بيان
خواستم آنها را عرض کنم، اما فعلا مجالدارند که م اتدر حاشيه کفايه ن ران. مرحوم اصفهانامام و نه بيانهاي دي

نيست.

جمع بندى مباحث گذشته

ما ادلهي عدم جواز تقليد ابتدائ را نقل کرديم و در آنها مناقشه شد. ادلهي جواز را هم گفتيم و در آنها هم مناقشه شد. در ميان



اين ادله، آنهاي که قائل به «جواز» بودند، عمده دليلشان؛ سيرهي عقلائيه است، که عقلاء فرق بين ح و ميت قائل نيستند و
عرف م‌گويد به اهل خبره رجوع کنيد، مخواهد اهل خبره ح باشد مخواهد ميت باشد.

بزرگان مثل والد بزرگوار ما، مسئله را از جهت صناعت که قائل به «عدم جواز» هستند عمده دليشان؛ اجماع بود. برخ آنهاي
اينطور حل کردند و فرمودند اين سيرهي عقلائيه مردوعةٌ بالاجماع؛ اجماع، رادع اين سيرهي عقلائيه است. بعد نتيجه گرفته‌اند که

تقليد ابتدائ ميت جايز نيست. اصلا در اين بحث کثيري از بزرگان به همين نته منته شده‌اند.

اما ما با آن تتبع که ي روز بحث تاريخ تقليد ميت را عرض کرديم، که تا زمان مرحوم محقق ثان اصلا بحث تقليد ميت
جوازاً و منعاً در کتب فقهاء مطرح نبوده است. شيخ مفيد، شيخ طوس، سيد مرتض، محقق، علامه، اينها اصلا مطرح نرده‌اند.

از زمان محقق ثان شروع شده است. و عرض کرديم از زمان محقق ثان در هر قرن، بعض از بزرگان رساله‌اي نوشته‌اند در
عدم جواز تقليد ابتدائ، بعضها رساله نوشتند در رد آنها.

نتيجه اين است که اصلا اين مسئله که تا قبل از زمان محقق ثان مطرح نبوده، بعدش هم با اين اختلافات که بين فقهاء بوده،
گفتيم اصلا اجماع در اينجا وجود ندارد تا ما بخواهيم به اجماع تمس کنيم. در صغراي اجماع مناقشه کرديم.

مرحوم آقاي خوئ براي اينه سيرهي عقلائيه را رد کنند، فرمودند ما مگوييم اين سيرهي عقلائيه چون بر خلاف ضرورت
مذهب اماميه است به درد ما نمخورد. ضرورت مذهب اماميه چيست؟ ايشان فرمود اگر ما بخواهيم به سيره عمل کنيم، بايد از

زمان غيبت کبري تا حالا ببينيم أعلم کيست؟ فقط از آن تقليد کنيم و تعبيرشان حت اين بود لازمهاش اين بود که ائمه اثنا عشر،
بشود ائمه سيزدهگانه و اين بر خلاف ضرورت مذهب است. که ما اين فرمايش ايشان را هم مورد مناقشه قرار داديم و گفتيم

بالاخره يا أعلم مشخص است يا همانطور که در زمان ما تشخيص اعلم مشل است در اعصار سابقه هم مشل است، نهايتش
مشود تخيير. تخيير بين الميت و الح. اين چه اشال دارد؟

با اين راههاي که پيش آمديم تا اينجا، واقعاً ي چيزي که انسان وثوق پيدا کند نداشتيم. گاه اوقات بعض از من سؤال مکنند
بالاخره اجتهاد چيست؟ اينه انسان بفهمد صاحب رأي شده يا نه، ي علامت روشن دارد؛ در ي مسئلهاي که بررس م‌کند،

در نفسش بتواند واقعاً ي قرار و آرامش پيدا کند، وقت مخواهد بويد جايز است. ول دير در پيش خودش هم کلاه سر
خودش نذارد بويد من همينطوري مگويم جايز است. واقعاً اگر روز قيامت از او سؤال کردند، بويند بله من متوانم دليلش

را ذکر کنم، اين مشود اجتهاد. انسان احساس کند ي چنين نورانيت در درون او قرار گرفته است.

نظر نهائ استاد و پيشنهاد راه جديد

من ي راه دير به ذهنم رسيده، اين را هم عرض مکنم، در کلمات ديران اصلا نيست. بايد روي آن دقت شود و اصلا بر
اساس اين راه، فر مکنم که در روش اجتهادي و فقه ما، ي باب جديدي برايمان باز شود.

اين روش اجتهادي که فقهاي ما دارند اين است که خود همين مسئلهي تقليد ابتداي ميت را بررس مکنند. مثلا ادلهي تقليد از
مجتهد را مآورند، مسئلهي موت را بررس مکنند، اينها را کنار هم مگذارند، ي نتيجهاي مگيرند که يا تقليد ابتدائ جايز

است يا جايز نيست. در حال که در اجتهاد، وقت ي فقيه در ي مسئلهاي مخواهد اظهار نظر کند، بايد توجه داشته باشد به
اينه ساير مسائل و أنظار فقه آيا با اين مسئله مرتبط است يا مرتبط نيست.

شبيه آن مطلب که در بحث تجزي اجتهاد، بعض مگفتند اجتهاد متجزي امان ندارد، براي اينه الان در اين باب مخواهد
اجتهاد کند، بايد ابواب مرتبط با اين باب را هم بداند، اگر بداند مشود مطلق، اگر نداند که اصلا هيچ نم‌داند.



شبيه اين نته را حالا اينجا مخواهم عرض کنم: به ذهن م‌رسد کسانکه قائل هستند به ولايت فقيه، يعن اصلا در بحث تقليد،
افتاء که ي از شئون فقيه است را بايد کنار بحث ولايت قرار دهيم، و اين مسئله را مطرح کنيم که آيا کسان که قائل هستند به

ولايت فقيه و اساساً کس که رأيش منجر به اين شد که فقيه، ولايت دارد، حالا به تعبير امام؛ ولايت مطلقه يا به تعبير دير بوييم
قول به ولايت فقيه و قول به جواز تقليد ابتدائ گويند نه بيشتر از آن، آيا بين اين قول يعندر آن محدودهاي که ساير فقها م

ميت، سازگاري وجود دارد؟

يعن اصلا کس متواند امروز بويد من از ي طرف ولايت فقيه را قبول دارم از ي طرف بويد تقليد ابتدائ ميت هم جايز
نيست؟!

به نظر ما جمع بين اين دو تا نمشود. يعن کس که ملتزم است به ثبوت ولايت بر فقيه، مگوييم شما از ادله دير استفاده
کرديد که فقيه ولايت دارد، کدام فقيه ولايت دارد؟ فقيه ح يا فقيه ميت؟ فقيه ميت که معنا ندارد ولايت داشته باشد. بوييم شيخ
ه معقول نيست. پس موضوع ولايت فقيه؛ ولايت فقيه حالان بر موجودين در زمان ما ولايت دارند، اين انصاري يا محقق حل

است.

حالا اگر ي فقيه ح، ولايت داشت، اگر گفتيم در بين أحياء، مثلا اين ول فقيه بين الاحياء أعلم است، اما اين ول فقيه در
مقايسه با علماي مثلا صد سال گذشته غير اعلم است، نتيجه چه مشود؟ نتيجه اين مشود که اگر ما گفتيم که تقليد اعلم لازم
است و از آن طرف هم ولايت را براي فقيه قائل شديم، بايد بوييم تقليد از اين شخص ح متعين است، ولو آن ميت، صد سال

پيش از اين ح، اعلم باشد.

نمشود بوييم که شما برو از آن ميت صد سال پيش تقليد کن، چون در باب أعلم هم همين بحث وجود دارد که شما که
مگوييد تقليد أعلم لازم است، أعلم در بين الاحياء يا أعم است؟ مگوييد غالب مگويند أعم است. لذا در بقاء بر ميت مگويند

اگر ميت أعلم بود، خيلها مگويند بقاء واجب است.

سؤال اين است که کيف يجمع بينهما، که از ي طرف بوييم چون ميت أعلم است از او بايد تقليد کرد، از ي طرف هم قائل
شويم بر اينه اين فقيه موجود، ولايت دارد.

بعبارة أخري؛ اين را مخواهم عرض کنم که قول به جواز تقليد ابتدائ ميت، مستلزم نف ولايت فقيه است. لازم مآيد که دير
نتوانيم قائل شويم به اينه فقيه ولايت دارد، چون اگر ميت، أعلم بود، بايد همه در تقليد به آن رجوع کنند و اين فقيه که الان

هست دير معناي ندارد که ولايت داشته باشد.

بنابراين مشود از اين راه ي استظهار کرد (که حالا در فقه اهل سنت که اصلا ولايت فقيه ندارند، بله آنها ولايت و حم جائر
ظالم را پذيرفتند اما ولايت فقيه را قبول ندارند، خب حالا کاري نداريم) روي اين مبنا که فقه شيعه مسئله ولايت فقيه را لااقل
آنهاي که قبول دارند به نحو مطلق، اينها نمتوانند قائل شوند که تقليد ابتدائ ميت جايز است، اينها حتماً بايد ملتزم شوند به

اينه تقليد ابتدائ ميت جايز نيست.

حالا گاه اوقات ي چيزهاي خطاب هم در کنار استنباطات وجود دارد، که اصلا حيات فقه به اجتهاد است. اجتهاد هم به
مجتهد ح است، که مجتهد ح بايد شرائط زمان و خصوصيات و موضوعات جديد را بداند و آن مجتهد ميت اين موضوع

جديد را که اصلا نديده است.



حيات فقه شيعهي ما واقعاً به اين است که اجتهاد در هر زمان باشد، در موضوعات جديد بتواند آن مجتهد اظهار نظر کند. اين
را هم کنار آن قرار دهيم. انسان ي اطمينان پيدا مکند که شارع راض نيست به اينه انسان ابتدائاً از ميت تقليد کند، شارع

اين اجازه را نمدهد که انسان سراغ تقليد ميت برود.

آنوقت علاوه بر اينه گفتيم در مسأله اجماع نيست، اما شهرت فتوائيه کاد أن يون اجماعياً، بالاخره اين شهرت فتوائيهاي که
هست که تقليد ابتدائ از ميت جايز نيست، اينها مجموعاً براي انسان اين سون نفس را مآورد که ما بوييم تقليد ابتدائ ميت

جايز نيست.

ي بحث دوم مماند که آيا بقاء بر ميت جايز است يا نه؟ اگر جايز است در چه صورت جايز است؟

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


