
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۱ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

دلیل سوم برحجیت خبر واحد: اجماع

دلیل سومکه برای حجیت خبر واحد اقامه شده، اجماع است. برای اجماع تقریرها و بیانهای مختلف در کلمات اعلام وجود
دارد. مجموعاً پنج تقریر در باب اجماع، در بحث حجیت خبر واحد ذکر شده است.

تقریر اول اجماع

 تقریر اول، اجماع منقول از شیخ طوس و برخ دیر از بزرگان اصولیین بر حجیت خبر واحد است. اشال این اجماع منقول
آن است که خود همین اجماع منقول از مصادیق خبر واحد است؛ یعن شیخ طوس اتفاق و اجماع فقها را به ما خبر مدهد؛ و

این خبر، عنوان خبر واحد را دارد؛ و ما مخواهیم بحث کنیم آیا خبر واحد حجیت دارد یا حجیت ندارد؟ ثانیاً، در همان
بحثهای گذشته اشاره کردیم بین حجیت اجماع منقول و حجیت خبر واحد ملازمه نیست؛ یعن بر فرض اگر گفتیم خبر و احد

حجیت دارد، به این معنا نیست که اجماع منقول هم حجیت پیدا کند. بین این دو، از نظر حجیت امان تفی هست. البته
اشال سوم هم متوان ذکر کرد؛ و آن این که این اجماع منقول معارض دارد. همانطور که شیخ طوس بر حجیت خبر واحد

نقل اجماع کرده، برخ دیر مثل مرحوم سید مرتض بر خلاف آن نقل اجماع کردهاند.

تقریر دوم اجماع

بیان دوم برای اجماع، اجماع قول از جمیع علما، غیر از سید و تابعین ایشان است ـ اجماع محصل ـ؛ یعن وقت به کلمات فقها
مراجعه مکنیم، مبینیم همه به حجیت خبر واحد قائل هستند. همه در کتابهای اصولشان نوشتهاند: خبر الواحد حجة. بله،

نظر مرحوم سید مرتض و اتباع ایشان مخالف این است؛ اما مخالفت اینها ضربهای به حجیت اجماع روی مبنای متأخرین
وارد نمکند. چرا که نظر این همه علمای امامیه از صدر تا حالا، و این اجماع برای ما کشف از قول معصوم(ع) دارد. هزار 

عالم و هزار فقیه و اصول گفتند خبر الواحد حجة؛ حالا در مقابل این هزار نفر، ده نفر، بیست نفر هم مخالفت کنند، این مانع از
حدس قول معصوم(ع) از قول آن هزار نفر نمشود. پس، مخالفت اینها طبق مبنای متأخرین که حجیت اجماع را از باب حدس

مدانند، ضرری وارد نمکند. آیا این بیان اشال دارد؟ دو اشال بر این بیان مشود ذکر کرد. ی اشال، اشال معروف
مدرک بودن این اجماع است؛ یعن درست است علما از زمان ما تا زمان مرحوم شیخ طوس 98 درصدشان گفتهاند خبر
الواحد حجة، اما اینها در حجیت خبر واحد به آیات و روایات استدلال کردند؛ یا مگوییم اجماع، یقین المدرک است، یا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مگوییم محتمل المدرک است.

در مورد اجماع مدرک تحقیق

همینجا این را هم عرض کنیم که ما در بعض از بحثهایمان قبلا گفتیم: مطلب در زمان ما خیل شایع است که مگویند
اجماع مدرک یا محتمل المدرک اعتبار ندارد؛ برای این که اصالت ندارد؛ و یا تعبیر مکنند این اجماع، اجماع تعبدی نیست؛

اجماع تعبدی آن است که اصیل باشد؛ و به قول این بزرگان، مدرک نداشته باشد یا محتمل المدرک نباشد. لذا، این اجماع، ی
دلیل مستقل نیست. ما در مورد این دلیل و این حرف عرض کردیم که باید روی این مطلب تأمل کرد. وجه تأمل ما هم این است

که مخواهیم بوییم از مجموع، قول امام معصوم (ع) را حدس مزنیم؛ هرچند ت ت اینها آمدند به آیه استدلال کردند، اما
وقت توافق در فتوا پیدا کردند، این توافق در فتوا، برای ما کاشف از قول معصوم(ع) است. سؤال ما این است وقت شما گفتید

اجماع مدرک است، آیا مدرک بودن جلوی کاشفیت از قول معصوم(ع) را مگیرد؟ ادعای ما این است که نمگیرد؛ برای
اینه ی وقت است که مگوییم: مخواهیم فتوای این آقا را از جهت این که استناد به این مدرک دارد، بررس کنیم؛ مدرکش

را بررس مکنیم، اگر غلط بود، فتوایش هم غلط است؛ اما مگوییم این هزار نفر ولو به استناد این آیه فتوا دادهاند، اما انضمام
فتاوای اینها به یدیر برای ما کشف از قول معصوم(ع) هم مکند. مگوییم فتوای همه ی شده است، بنابراین، روی این بیان

فرق نمکند که اجماع مدرک داشته باشد یا نداشته باشد. اصلا اجماعات ما غالباً محتمل المدرک است؛ اگر این حرف را
بخواهیم بپذیریم، لازمهاش این است که دیر هیچ مورد اجماع در فقه شیعه نداشته باشیم. حال، در مانحن فیه، از زمان شیخ

طوس تا کنون همه گفتهاند خبر الواحد حجة؛ هرچند اینها در استدلال به فتوایشان به آیات شریفه تمس کردهاند، و هرچند ما
آیات و استدلال به آنها را قبول نداشته باشیم، اما انضمام هزار فتوا به یدیر کشف از قول معصوم نمکند؟

حد نفسه احتمال صدق و کذب دارد، اما وقت فرمایید هر کدام از این اخبار فر نمر، شما در بحث تواتر مبه عبارت دی
صد نفر آمدند برای شما خبر دادند، شما یقین و قطع پیدا مکنید؛ در اینجا هم همینطور است. سؤال ما این است که شما چرا

در باب تواتر چنین مطلب را قائل هستید، اما به اجماع که مرسید بر خلافش را قائل مشوید؟! شما کتب فقهای زمان را که
ببینید، این فرمایش دیر مثل ی مطلب مسلم و ی اصل مسلم نزد این بزرگان است؛ و مگویند اگر اجماع، مدرک یا

محتمل المدرک بود، حجیت ندارد. و باید سراغ آن مدرک برویم، ببینیم آن مدرک چه اقتضای دارد؟ پس، مناقشه ما این است
که حت در جای که اجماع یقین المدرک است، مر شما به دنبال ملاک حجیت اجماع نیستید؟ مگوییم وقت این صد نفر فتوا

دادند، برای ما کاشفیت دارد. حالا من بحث را ی مقداری بازتر کنم. اگر صد فقیه هر کدام به ی دلیل جداگانه فتوا دادهاند،
یعن صد فقیه هر کدام ی دلیل غیر از دلیل دیر آوردند و نزد ما تمام این ادله مخدوش باشد، باز هم اینجا به نظر ما کاشفیت
از بین نمرود؛ مگوییم صد قول داریم، هرچند هر کدام ف نفسه به خاطر ضعف مستندش ضعیف است، اما مجموعش برای
ما کاشفیت از قول معصوم(ع) مآورد؛ همانطور که در خبر متواتر مگویید: هر خبری ف نفسه محتمل صدق و کذب است،

اما وقت به عدد تواتر رسید، برای شما یقین است. حالا، آقایان شما خودتان این مطلب را دنبال کنید، ببینید به چه نتیجهای
مرسید. به هر حال، به نظر ما این بیان دوم اجماع اشال ندارد و تمام است.

اشال دوم در کلمات مرحوم آخوند است. مرحوم آخوند مفرمایند: مجمعین هر کدام که آمدند گفتند خبر واحد حجیت دارد،
هر کدام ی خصوصیت را لحاظ کردند که دیری آن را لحاظ نرده و ی خصوصیت دیری را لحاظ کرده است. ی گفته

ثقه، ی گفته عادل، و ی گفته امام، و ی دوتای از این خصوصیت را گفته است. و با وجود اختلاف در خصوصیات،
مجال برای قطع به قول معصوم(ع) نیست. معلوم نمشود که امام معصوم(ع) کدام از اینها را حجت مداند. بعد مفرمایند

اللّهم إلا أن یدّع تواطئها عل الحجیة ف الجملة مر آن که بوییم بالاخره ما مخواهیم از اقوال فقها، حجیت اجمال، حجیت
ف الجمله را در مقابل مخالفین خبر واحد در بیاوریم. اما باز مفرمایند اثبات این هم مشل است؛ لن دون إثباته خرط القتاد



اثباتش بسیار مشل است. این اشال دوم مرحوم آخوند هم قابل جواب است. چطور دون اثباته خرط القتاد است؟ خود
مرحوم آخوند و دیران قبلا تواتر اجمال در روایات باب را قبول کردند؛ بعد از تواتر اجمال گفت اخص مضمون را ما

مگیریم. حالا در اینجا هم ما مگوییم ی گفته خبر ثقه، ی گفته خبر عادل، ی گفته خبر امام، ما هم مگوییم اجمالا خبر
الواحد حجة، مسلم است. پس این که مرحوم آخوند در اینجا فرموده دون اثباته خرط القتاد برای ما روشن نشد که به چه دلیل
است؟ شما به کفایهمراجعه بفرمایید آیا محشین در اینجا اشال به مرحوم آخوند دارند یا ندارند. مقداری از بحث اجماع مانده

است که ان شاء اله روز چهارشنبه عرض مکنیم. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


