
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۹ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 64 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ر باقکلام دی بحث در دلالت طوائف متعدد روایات بر حجیت خبر واحد بود. کلمات اکثر بزرگان اصولیین را ذکر کردیم؛ ی
مماند که آن را نیز نقل مکنیم و نتیجهگیری مکنیم. ان شاء اله.

نظر صاحب منتق الاصول در مورد دلالت روایات بر حجیت خبر واحد

ایشان در صفحهی 295 از جلد 4 کتاب منتق الاصول فرمودهاند: از هیچکدام از این طوائف اربعه یا خمسه نمتوانیم برای
حجیت خبر واحد استفاده کنیم. نه دلالت برحجیت خبر واحد ثقه دارد ـ که مرحوم نائین و عدهی دیری به عنوان قدر متیقن
ت خبری که صحیح اعلایتوانیم حجینم بیان کردند ـ و نه خبر واحد غیر ثقه مثل عادل. ظاهر کلام ایشان این است که حت
هم باشد را از این طوائف روایات استفاده کنیم. مفرمایند: در میان طوائف که وجود دارد، دو طایفه اصلا نباید مطرح شود؛

ی طایفه ـ که ما در طوائف اربعه و خمسه اشاره نردیم و ایشان اینجا اشاره فرمودند ـ روایات است که ائمه طاهرین(ع)
اصحابشان یا مردم را به حفظ حدیث و کتابت حدیث ترغیب مکردند؛ به آنها مفرمودند: هر حدیث را که از ما مشنوید،

بنویسد؛ حفظ کنید و به دیران منتقل کنید. این طائفه به دلالت التزام بر حجیت خبر واحد دلالت دارد؛ برای اینه اینها برای
چه مخواهند حدیث را حفظ کنند؟ برای اینه آن را برای دیران نقل کنند. پس، معلوم مشود نقل حدیث ولو به صورت خبر

شد. ایشان فرمودند: این طائفه اصلاواحد حجیت دارد. اگر حجیت نداشت، حفظ حدیث، کتابت حدیث و ترغیب به اینها لغو م
به درد مانحن فیه نمخورد؛ فرمودند: من المحتمل قریباً أن یون الامر بذل لأجل لما ف الحفظ والتاب من إبقاء الحق و

حفظ الأحام عن الزوال ترغیب به حفظ حدیث وکتابت حدیث برای این نیست که این نقل، عنوان خبر واحد را داشته باشد و
حجیت دارد؛ بله ائمه(ع) مخواستند حق محفوظ بماند؛ احام محفوظ از زوال باشد. دلیل و هدف از حفظ حدیث و کتابت آن

بقای حق بوده است.

اشال به نظر مرحوم صاحب منتق: این جواب به نظر ما ناتمام است؛ برای اینه ابقاء الحق به مجرد حفظ محقق نمشود.
اگر راوی از امام(ع) حدیث را شنید و آن را فقط حفظ کرد، به مجرد این حفظ حق باق نمماند. باید این حدیث را برای دیران
نقل کند که آنها هم بدانند. و این همان مدّعای ما مشود که نقل برای دیران معتبر است. و این همان حجیت خبر واحد است.

بنابراین، جواب که از این طایفه فرمودهاند، درست نیست.

طایفهی دیر از اخبار در نظر مرحوم صاحب منتق: بعد فرمودهاند: طائفه دوم، روایات است که حل خبرین متعارضین را بر
عهده دارد؛ روایات که دلالت دارد اگر دو خبر باهم تعارض کردند، تلیف چیست و مرجحات صدوری و مضمون را بیان

کردهاند. ایشان مفرماید: این روایات هم باید از محل استدلال خارج شود. مفرماید: أما ما دل عل ترجیح أحد المتعارضین
فهو أجنب عن إفادة الحجیة وإنّما هو متفرع عن کون کل من الخبرین حجة ف نفسه دیران گفتهاند این روایات به دلالت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


التزام دلالت بر حجیت خبر واحد دارد؛ وقت مگوید دو خبر اگر باهم تعارض کردند، شما اوثق را بیر؛ اشهر را بیر؛ اعدل
را بیر؛ موافق قرآن را بیر؛ موافق عامه را ترک کن؛ اینها دلالت دارد که خبر واحد حجت است؛ و الا اگر خبر واحد حجت

نباشد، نوبت به تعارض نمرسد. دو لاحجت که باهم تعارض نمکنند. اما ایشان مفرمایند: قبول داریم هر کدام حجت هستند؛
اما این طایفه نمگوید خبر واحد حجت است! ما مخواهیم از این روایات استفاده کنیم که خود روایات دلالت بر حجیت خبر
واحد دارد. به عبارت دیر، بین دو عنوان فرق است؛ بین این که بوییم این طایفه بر حجیت خبر واحد به دلالت التزام دلالت

دارد؛ و بین این که بوییم تعارض در جای است که هر کدام ف نفسه حجت باشند. این روایات دلالت بر حجیت ندارد؛ اما این
که هرکدام باید ف نفسه حجت باشند را قبول داریم.

اشال بر کلام صاحب منتق: این جواب ایشان هم به نظر ما قابل مناقشه است. مناقشهاش این است که وقت استدلال به این
طایفه را توضیح دادیم، گفتیم بحث از تعارض خبرین، در تعارض خبرین ظنّ الصدور است و نه تعارض دو خبر قطع؛ و سه
دلیل هم بر آن اقامه کردیم ـ به بحثهای گذشته مراجعه کنید. ـ سپس، ما قبول داریم که خود روایات در صدد بیان حجیت خبر

واحد نیست، اما قبول مکنید که موضوعش و تعارض، در جای است که دو دلیل ظن باهم تعارض کنند؟ یعن، فرع بر این
است که این دو خبر ظن ف نفسه حجت باشد؛ و همین مقدار برای ما کاف است. بنابراین، ایشان مخواهند این دو طایفه را

از محل استدلال خارج کنند، که ملاحظه فرمودید هر دو اشال دارد.

ادام بیان مرحوم صاحب منتق: بعد مفرمایند: در میان این طوائف، عمدهترین طائفه دو طائفه است؛ ی طائفه روایات است
که ارجاع مدهد به ثقات معین. از امام(ع) سؤال مکند که اگر ما به شما دسترس نداشتیم، از چه کس احام دین را بیریم؟
اشاره مفرمایند به زراره، مفرماید: علی بهذا الجالس؛ یا مفرماید: العمری وابنه ثقتان . و اما طائفه دوم، روایات است که
اشاره به ثقات دارد. لایجوز لأحد التشی فیما یرویه عنّا ثقاتن ایشان مفرمایند: این دو طائفه را باید بیشتر تحلیل کنیم؛ و با
تحلیل که مکنند، به این نتیجه مرسند که این دو طائفه نیز برای استدلال حجیت خبر واحد کفایت نمکند. مقدمهای را ذکر

کرده، مفرمایند: اگر بخواهیم بفهمیم کس ثقه است و دروغ نمگوید، سه راه دارد؛ راه اول این است که بالوجدان احراز کنیم؛
و احراز وجدان دو طریق دارد: ی طریق این است که با او معاشرت کند تا برایش محرز شود که این آدم تعمد بر کذب ندارد؛
و طریق دوم این که شخص مثل امام معصوم(ع) بفرماید آن شخص مثل زرارة ثقه است. چون مدانیم امام معصوم(ع) خطا

نمفرمایند، پس به ثقه بودن او یقین پیدا مکنیم. راه دوم احراز ثقه بودن حسن ظاهر است؛ همان طریق که برای احراز عدالت
در امام جماعت، در شاهد و... مطرح مکنند. همین مقدار که ببینیم کس به حسب ظاهر واجبات را انجام مدهند و محرمات

را ترک مکند، دروغ نمگوید، برای ثقه بودن او کاف است.

و راه سوم بینه است؛ دو نفر شهادت دهند که این شخص ثقه است. ایشان مفرمایند مآییم سراغ راه اول که ببینیم آیا با
مدّعای محل بحث ارتباط دارد؟ در راه اول یقین داریم که شخص ثقه است؛ از طریق شهادت امام(ع) یقین پیدا کردیم. امام(ع)

فرموده علی بهذا الجالس آیا اگر این جالس خبری را نقل کرد، کس ظن به قول او پیدا مکند یا آن که برایش یقین مآورد؟
ر ربطکنیم. و در این صورت، دیکند، بنابراین، در این‌جا یقین به حرف و نقل او پیدا مدانیم که امام(ع) اشتباه نمچون م

به مانحن فیه ندارد. مانحن فیه جای است که ی خبر واحدی که مفید ظن است، حجیت داشته باشد. ایشان مفرماید: این
طایفه از همین قسم است. یعن در این قسم از طایفه روایات، امام معصوم(ع) شهادت مدهد که زراره مثلا ثقه است؛ و دیر

نفته که اگر ثقه بودن را از راه حسن ظاهر فهمیدی، یا از راه بینه فهمیدی، به آن خبر عمل کن. حت اخباری که مگوید:
لایجوز لأحد التشی فیما یرویه عنّا ثقاتن نیز ربط به مانحن فیه ندارد. وقت ثقات که مورد اطمینان ائمه(ع) هستند، خبری را

نقل کردند، یقینآور است. بنابراین، این طایفه از روایات به درد مانحن فیه نمخورد.

به نظر ما، این مطلب اشال دارد؛ و این که در اینجا بین این که یقین به وثاقت پیدا کنیم و یا یقین به مخبربه پیدا کنیم، خلط
شده است. ما مگوییم وقت که امام(ع) زراره را توثیق کرد، یقین به وثاقت پیدا مکنیم؛ این درست است، اما حالا اگر زراره



خبری را نقل کرد، یقین به آن داشته باشیم، نه؛ این احتمال هست که او ی کلمه را اشتباه کرده باشد. اگر بویید احتمال
اشتباه را نمدهیم، پس، مخواهید بویید که زراره هم معصوم است؟ هیچ کس این را نمگوید. بنابراین، احتمال اشتباه در

اینجا وجود دارد؛ و همین احتمال اشتباه، مخبربه را ظن مکند. به عبارت دیر، یقین به وثاقت زراره معنایش این نیست که
خبری را هم که او مدهد یقینآور باشد.! مخواستیم این بحث و تحقیق آن را امروز تمام کنیم، وقت نشد؛ حالا، شما کلام

ایشان را ببینید، ان شاء اله ادامه بحث را برای فردا بیان مکنیم. و صلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


