
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » ناح »

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۸۷

ناح
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس آیهی 33 سورهی نور در مورد ناح

آیه بعد در مورد ناح آیه 33 سوره مبارکه نور است. مفرماید: (ولْیستَعففِ ٱلَّذِین  یجِدُونَ ناح حتَّ یغْنیهم ٱله من فَضلهۦ ۗ
َلع مٰتو فَتَیرِهُلَتو ۚ ماتَىء الَّذِى هالِ الن مم ماتُوهءا ۖ ورخَی یهِمف تُمملنْ عا موهباتَف مُٰنمیا تَلم مم تَٰبْتَغُونَ البی ٱلَّذِینو
ٱلْبِغَآء انْ اردنَ تَحصن لّتَبتَغُوا عرض ٱلْحیۈة الدُّنْیا ۚ ومن یرِههن فَانَّ ٱله من بعدِ اکرٰههِن غَفُور رحیم) این آیه شریفه به دنبال

آیه قبل است که فرمود ایامو صالحین از عباد و اماء را اناح کنید؛ و مقدمات ناح آنان را فراهم کنید؛ و اگر فقیر باشند،
خداوند از فضل خودش اینها را بنیاز مکند. حال، در این آیه مفرماید: کسان که تمن از ناح ندارند، باید استعفاف را پیشه
خودشان قرار دهند؛ تا اینه خداوند اینها را از فضل خودش بنیاز کند. در این آیه شریفه چند بحث وجود دارد. اولا استعفاف

به چه معناست؟ ثانیاً آیا استعفاف واجب است؟ ثالثاً در «الّذین لا یجدون ناحاً» ، ناحاً به چه معناست؟ آیا به معنای عقد
ناح است، یا به معنای زوجه صالحه است و یا به معنای مال است که به وسیله آن مال ناح محقق مشود؟ رابعاً «حت» در
آیه ـ حت یغنیهم اله من فضله ـ آیا عنوان غایت را دارد یا اینه تعلیلیه است؟ خامساً، نتهی عمدهای که در این آیه به دنبال آن
هستیم، این است که بعض از علمای اهل سنت از این آیه شریفه بطلان ناح موقت را استفاده کردند، آیا این استفاده صحیح

است؟

معنای استعفاف

معنای «ولیستعفف» چیست؟ استعفاف مصدر باب استفعال است؛ وقت به لغت مراجعه مکنیم، ألعفه، الف عما لا یحل
خودداری از آنچه که حلال نیست عف عن المحارم یعف عفتا و عفافا و امرأة عفیفة معنا کردهاند أی عفیفة الفرج . آیا در لغت
معنای عفت همین است؛ یعن کس که کف از زنا دارد؛ و اگر اینطور گفتیم، «ولیستعفف» در آیه یعن استعفاف از زنا داشته

باشد؟ کس که قدرت بر ناح ندارد، نرود زنا کند؟ 

بعض از مفسرین معنای آیه شریفه را عمدتاً روی همین استعفاف عن الزنا آوردهاند؛ مرحوم علامه در المیزان فرموده: الأمر
شود، یمعنا م به پاکدامن الزنا . استعفاف و عفت که در فارس ز عن الوقوع فاح والتحرالن بالتعفف لمن لا یقدر عل

مقداری دائرهاش از اینکه اینها فرمودهاند وسیعتر است. «ولیستعفف» مراد استعفاف از خصوص از زنا نیست؛ هرچند که ی
فرد بسیار بارز و مصداق روشنش همین است؛ اما مشود دایره را مقداری وسیعتر کرد و گفت اینها از آنچه که حرام است،

خودداری کنند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/95
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33


 نظر به زن اجنبیه هم حرام است. شاید و احتمال قوی هم هست که در این آیه شریفه خداوند مخواهد بفرماید کس که قدرت
بر ناح ندارد، باید به طور کل استعفاف را پیشه خودش قرار دهد؛ یعن نه زنا کند، نه به زن اجنبیه ناه کند، و نه با زن اجنب به

قصد التذاذ صحبت کند؛ وخلاصه هر آنچه که در رابطه با زن اجنبیه بر او حرام است، آنها را ترک کند. شخص باید از کلیه
تمتّعات حرام استعفاف داشته باشد. بنابراین، اگر بخواهیم استعفاف را دقیق معنا کنیم، باید بوییم یعن یطلب الانسان من نفسه
معنای عام و وسیع ر؛ یدر امور دی در دست، پاک در چشم، پاک را طلب کند؛ پاک العفاف انسان از خودش عفت و پاک

دارد. این نتهی اول.

نتهی دوم این است که آیا در معنای استعفاف، «قمع الشهوة» نیز اشراب شده است؟ یعن کس که پول ندارد برود ازدواج
ان ندارد؛ انسان به صورت طبیعام ه نه، «قمع الشهوة» به صورت طبیعکند، باید شهوت خودش را نابود و قمع کند؛یا این

نمتواند شهوت خودش را از بین ببرد؛ بله، باید آن را کنترل کند؟ در بعض از تفاسیر، این تعبیر آمده است که شخص شهوت
خودش را قمع کند؛ اما کجای معنای استعفاف این است؟ استعفاف به این معنا نیست که شخص حت در درون خودش میل به

زن نداشته باشد!

 اسلام به این معنا امر نرده است. و ما هرچه به کتب لغوی مراجعه کردیم، چنین چیزی را ندیدیم. معنای استعفاف سرکوب
کردن شهوت نیست؛ بله کنترل کردن آن است. معنای استعفاف این است که انسان در عین این که نیاز به زن دارد و احساس
نیاز مکند، نفس خودش را از حرام کنترل کند. در روایات هم وارد شده است. مرحوم حاج نوری در صفحهی 507 از جلد 7
مستدرک507 آورده است: معشر الشبان من استطاع منم البائة فلیتزوج به جوانها مفرماید کس که قدرت بر ازدواج دارد،

ازدواج کند ومن یلم یستطیع فعلیه بالصوم فإنّه له وجاء اگر کس قدرت ندارد، روزه بیرد؛ روزه آن نیاز را خش مکند.
«وجاء» به معنای کنترل و خش کردن است.

 پیامبر(ص) در این روایت به جوانها توصیه مکند: که اگر کس الآن قدرت و پول ندارد که ازدواج کند، ی مقدار از خودش
مراقبت کند و روزه بیرد. اما آیا این معنای استعفاف است؟ یعن اگر کس روزه نرفت، نیاز هم داشت؛ اما چشمش را از

حرام بست، استعفاف ندارد؟ روشن است که استعفاف دارد. پس، روشن مشود که در استعفاف، «قمع الشهوة» وجود ندارد؛
و بله استعفاف کف از حرام است. در روایات هم داریم که من یستعفف یعفه اله اگر کس دنبال استعفاف هم باشد، خدا او را
عفیف قرار مدهد؛ یعن اگر انسان واقعاً از نفس خودش طلب پاک کند؛ و دنبال این باشد که خودش را عفیف قرار بدهد، خدا

نیز این وعده را داده است که او را عفیف قرار مدهد. 

استفادهی وجوب از «ولیستعفف»

مطلب بعدی این است که آیا از «ولیستعفف» وجوب استفاده مشود؟ یعن خداوند در مقام بیان ی حم وجوب است؟ ما
گاه ی حم اخلاق در دین را فقه مکنیم و برعس، ی حم فقه را اخلاق مکنیم. الآن اگر از فقها بپرسیم مردی که

قدرت بر ازدواج ندارد، چه کند؟ مگویند بهتر این است که استعفاف به خرج دهد؛ این را به عنوان ی حم اخلاق قرار
مدهند؛ در حال که استعفاف ی حم فقه است. یعن بر انسان که تمن از ناح ندارد، استعفاف واجب است؛ و ترک

استعفاف، ترک واجب است. 



ظهور آیه شریفه در این است؛ مر این که انسان ی حدیث، قرینه یا آیهی دیری را بر خلاف ظاهر آیه شریفه پیدا کند.
«ولیستعفف» در مقام بیان ی حم شرع مولوی وجوب است؛ اگر کس بوید احتمال نمدهید که اینجا این حم، ی حم

ارشادی باشد؛ یعن خداوند مخواهد بفرماید کس که تمن از ناح ندارد، راهنمایاش مکنیم به اینه استعفاف را پیشه
خودش کند؟ مرر عرض کردیم که برای حم ارشادی قرینه لازم داریم؛ و اینجا چنین قرینهای وجود ندارد.

 خداوند به عنوان مولای همه و شارع مفرماید کس که قدرت بر ناح ندارد، استعفاف بر او واجب است. در «الذین لا یجدون
ناحاً»، نوعاً «لا یجدون» را به «لا یتمنون من الناح» معنا کردهاند. در قرآن هم مواردی آمده که «لا یجدوا» به معنای «لا

یقدر» استعمال شده است؛ مثل «فمن لم یجد فصیام شهرین متتابعین» کس که نمتواند کاری ر که ما الآن گفتیم، انجام بدهد
و قدرت ندارد، دو ماه روزه بیرد. یا در آیه شریفه «فمن لم یجد ماءاً فتیمموا» خیل از فقها گفتهاند که به معنای عدم تمن

است. عدم تمن، گاه به این است که اصلا آب ندارد؛ ی وقت هم به این است که آب هست، اما مریض بوده و نمتواند با آب
وضو بیرد. 

معنای ناح در آیه

عمده این است که ناح در اینجا به چه معناست؟ آیا ناح به معنای زوجه صالحه است؟ بعض از مفسرین این را گفتهاند؛ اما
خیل بعید است که ناح به معنای زوجه صالحه باشد؛ برای اینه بالاخره در هر زمان زوجه صالحه با جستجو پیدا مشود؛

این اولا، و ثانیاً با «حت یغنیهم اله من فضله» سازگاری ندارد. 

شود؛ یعناح انجام مکه با او ن ح به» کسما ین» اح، یعناحتمال دوم این است که کثیری از مفسرین گفتهاند مراد از ن
مهریه، نفقه؛ مثل این که در عرب به «ما یلبس به» لباس مگویند؛ حال، «ما ینح به» را ناح مگویند. پس، «الذین لا یجدون

ناحاً» یعن «لا یتمنون من المهر، لا یتمنون من النفقة» و این معنا با آیه قبل هم سازگاری دارد. در آیه قبل دارد «إن یونوا
فقراء یغنیهم اله من فضله» حال در این آیه مفرماید کسان که قدرت بر ناح ندارند، کسان که قدرت بر ادای مهر و نفقه را

ندارند، اینها استعفاف به خرج دهند، «حت یغنیهم اله من فضله» تا اینه خداوند امانات را برای اینها فراهم کند و بتوانند
ازدواج کنند. 

بفرمایید فرق این آیه با آیه قبل چه شد؟ اصلا چه بسا اینها دو آیه متقابل باشند. در آیه قبل مگوید «إن یونوا فقراء یغنیهم اله
من فضله» اگر اینها فقیر هستند، ازدواج کنند و بعد الازدواج خدا اینها را از فقر نجات مدهد و از فضل خودش بنیاز مکند؛
در آیه قبل وعده به یغنیهم اله، بعد التزوج است؛ اما در اینجا مفرماید فقیر که قدرت بر دادن مهریه ندارد، استعفاف کند؛ بعد

الاستعفاف خدا شما را بنیاز مکند؛ بعد از اینه بنیاز شدید، بروید ازدواج کنید. 

چطور متوانیم بین این دو معنا جمع کنیم؟ روایت در ذیل این آیه شریفه وارد شده است؛ مرحوم کلین در اصول کاف این
روایت را نقل مکند؛ عن أبعل الأشعری عن بعض أصحابه، عن صفوان بن یحی عن معاویة بن وهب، عن أبعبداله(ع) از

حضرت سؤال کردند «ولیستعفف الذین لا یجدون ناحاً حت یغنیهم اله من فضله» یعن چه؟

فرمود: یتزوجوا حت یغنیهم اله من فضله یعن استعفاف را به معنای تزویج معنا فرمودهاند (البته روایت مرسله است)؛ اما در
» کس که قدرت بر ناح این روایت، استعفاف را به تزویج معنا کردند؛ معنایش این مشود که «والیتزوج الذین لا یجدون ناحاً

ندارد، به خاطر اینه پول ندارد، تزویج کند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33


 پس، اولا سند روایت مرسله است و قابل اعتماد نیست؛ ثانیاً استعفاف به معنای تزویج معنا ندارد که بیاید؛ ثالثاً شاید حضرت
بخواهد بفرمایند اینها استعفاف به خرج بدهند، بعد بالاخره ازدواج کنند تا خدا این را بنیاز کند؛ یعن اگر کس استعفاف به

خرج داد و باز ازدواج هم نرد، هیچ وقت این وعده «حت یغنیهم اله من فضله» وجود ندارد. آن وقت معنای آیه این مشود:
اح ندارند، اینها استعفاف به خرج دهند بعد ازدواج کنند. هرچند مرحوم فاضل جواد در مسالکه الان قدرت بر ن کسان

استعفاف را به معنای یتزوج معنا کرده است، اما در روایت، امام نمخواهد استعفاف را به معنای یتزوج معنا کند؛ مفرماید
کند؛ آن وقت با آیه قبل معنایش خیلنیاز میستعفف» بعد خودشان ازدواج کنند؛ ازدواج که کردند، خدا اینها را از فضلش ب»
روشن و خوب مشود. در آیه قبل، خطاب به دیران است؛ طبق بحث مفصل که کردیم، امر «اناح» به دیران است؛ دیران
بیایند اسباب ازدواج ی دختر و پسر را فراهم کنند؛ بعد که ازدواج کردند، اگر فقیر بودند، خدا اینها را از فضلش بنیاز مکند.

بعد در این آیه مگوید «الذین لا یجدون ناحاً» کسان که قدرت ندارند و کس هم نمآید به اینها کم کند، خداوند مفرمایند
شما اول استعفاف به خرج دهید، خودتان را مراقبت کنید و بعد الاستعفاف تزویج کنید؛ اگر تزویج کردید، خدا شما را از فضلش

بنیاز مکند. اگر آیه را اینطور معنا ننیم، جمع بین آیه اول و دوم مشل است. 

اما از مرحوم فیض نقل شده است که ـ این در ذهن خود من هم البته آمده بود ـ بوییم آیه قبل مگوید اینها امانات بدوی
دارند، اما از استمرار ناح خوف دارند که فقیر هستند؛ یعن بوییم بین «إن یونوا فقراء» و « لا یجدون ناحاً» فرق این است

که فقراء یعن ی چیز مختصری برای اینه ناح کنند، دارند؛ فرض کنید فرش دارد که متواند مهر قرار بدهد، اما قدرت بر
دقت ن از هیچ امری ندارد. حالا در این مطلب یندارد و تم هیچ اصلا احاً» یعنندارد؛ اما « لا یجدون ن استمرار زندگ

بفرمایید؛ انشاءاله جلسه آینده. وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=33

