
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۱۶ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 63 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

در مورد قدر متيقّن در اخبار موجوده به تواتر اجمال بر حجيت خبر واحد، عرض كرديم نظري را مرحوم محقق نائين دارند؛
نظري را مرحوم محقق خوئ دادند؛ و نظر سوم را مرحوم محقق بزرگوار اصول كبير امام (رض) بيان فرمودهاند، كه اينها

را ذكر كرديم.

بررس نظر مرحوم محقّق فاضل لنران در قدر متيقّن 

مرحوم والد ما در كلماتشان فرمودهاند اگر بخواهيم از اين روايات قدر متيقن بيريم، يا اخص مضمون را اخذ كنيم، يك
خصوصيات ديري هم بايد اضافه كنيم كه در كلمات مرحوم امام نيامده است. آنچه امام فرمودند اين بود که وقت امام

معصوم(ع) فرموده «عليك بهذا الجالس» ؛ و جالس هم فقيه بوده، ملعوم مشود که فقاهت دخالت دارد، و همچنين استفاده
مكنيم كه اين اخبار دلالت بر حجيت روايت مع الواسطه ندارد و بايد مستقيم اخذ شوند. در بعض از اين روايات از امام

صادق(ع) سؤال مكنند از يك راوي ديري كه آنچه را از پدر شما نقل مكند، آيا به آن اخذ كنيم؟ حضرت فرمودند: اخذ كنيد؛
 .أنّه سمع من أب

مرحوم والد ما از اين تعبير کثرت روايت را استفاده فرمودند؛ يعن استظهار كردند كه اين تعبير براي كس صادر است كه از
امام باقر(ع) روايت زياد هم شنيده باشد؛ و الا اگر كس يك روايت شنيده باشد، عرف چينين تعبيري را بيان نمکند. بنابراين،

اگر بخواهيم قدر متيقن گيري كنيم، فقاهت بلا واسطه بودن دخالت دارد؛ علاوه بر اين، بايد كثرت الرواية را نيز اضافه كنيم. ثقه
بودن، عادل بودن، امام بودن، اين در كلمات ديران مثل كلام مرحوم آقاي خوئ بود؛ فقيه بودن و اخذ بلا واسطه در كلام

مرحوم امام بود؛ و اين خصوصيت ششم ـ كثرت الروايه ـ در كلام والد ما آمده است. منتها ايشان مفرمايند: اين قدر متيقن
گيري ضربهاي به استدلال نمزند؛ براي اينه ما در اينجا در مقابل سيد مرتض مخواهيم دليل بياوريم؛ و سيد مرتض حجيت

خبر واحد را از اساس انار مكند. ما اگر از تواتر اجمال در اين روايات اصل حجيت خبر، ولو ف الجمله، را به دست
بياوريم، کاف است. 

رانمناقشه در نظر مرحوم محقّق لن

ران در خبر واحد بدون قرينه، و ظنو دي مناقشهاي که بر فرمايش ايشان وارد است، اين است كه نزاع بين سيد مرتض
الصدور است؛ خبري كه علمآور نيست. حال، اگر از اين روايات قدرمتيقنگيري كرديد، و قدر متيقن ثقه امام عادل فقيه بلا

واسطه و كثير الرواية شد، خبر كس كه اين شش خصوصيت را داشته باشد، براي آدم علمآور است؛ اين دير براي انسان مفيد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ظن نيست؛ و انسان علم به آن پيدا مكند. بنابراين، اگر اين خصوصيات را به عنوان قدر متيقّن معتبر بدانيم، دير خبر واحدي
كه اين خصوصيات را دارد، مفيد علم است و عنوان ظن ندارد؛ لذا، نمشود در مقابل سيد مرتض قرار بيرد.

نظر مرحوم امام در مورد استدلال به بناي عقلا بر حجيت خبر واحد

عرض كرديم مرحوم آخوند (قدس سره) فرمودهاند: ببينيم کدام ي از روايات واجد اين قدر متيقن است؟ اگر روايت پيدا كرديم
که بر سند آن اين قدر متيقن صدق كرد، اما دلالت روايت حجيت خبر ثقه مطلق بود، آن را اخذ مكنيم كه به نظر بسياري از
شراح کفايه همان روايت احمد بن اسحاق است؛ يا روايت يونس بن عبدالرحمان است كه اين را بحث کرديم. مرحوم امام بعد
از اشالات كه در جلسه گذشته گفتيم و بر مرحوم آخوند وارد كردند، مفرمايند ما بعداً مگوييم مهمترين دليل براي حجيت

خبر و احد، بناي عقلاست؛ عقلا خبر واحد ثقه را حجت مدانند.

حالا با همين دليل ـ يعن بناي عقلا ـ بياييم به ي از اين روايات عمل كنيم؛ آن روايت هم دلالت بر اطلاق داشته باشد. مفرمايد:
اين راه را كه ط مكنيم، نه مستلزم دور است و نه نيازي به اثبات تواتر دارد. در ذهن شريفتان هست كه اشال عمده

مرحوم امام بر مرحوم آخوند اين بود كه تواتر بايد در همه طبقات باشد؛ يعن الآن اگر بخواهيم بوييم خبري براي ما متواتر
است، در هر قرن، اين خبر براي علماي آن زمان بايد متواتر باشد؛ وگرنه اگر يك نفر در يك قرن و نفر دوم در قرن دوم و نفر

سوم در قرن سوم باشد، تواتر درست نمشود؛ شرط تواتر اين است كه ف كل طبقه تواتر باشد. 

بعد به مرحوم آخوند فرمودهاند: اين روايات بر مگردد به محمدون ثلاث صاحبان كتب اربعه، غير از اينها كس ديري ناقل اين
روايات نيست؛ لذا، شرط تواتر در اين روايات منتف است. ـ البته ما در بحث گذشته جواب داديم و گفتيم اين در تواتر لفظ و
در تواتر معنوي شرط معتبر است، اما در تواتر اجمال اعتبار ندارد. ـ مفرمايند: راه كه الآن داريم ط مكنيم، كه بناي عقلا

بر اين است كه خبر واحد ثقه حجت است؛ بعد بياييم با بناي عقلا ي از اين روايات كه راويش هم ثقه است را اخذ كنيم. 

ايشان مفرمايند: اين راه نه مستلزم دور است؛ نيامديم براي حجيت خبر واحد به خبر واحد استدلال كنيم؛ نه محتاج به اثبات
تواتر ف جميع الطبقات است؛ نياز به اينها نداريم. از راه بناي عقلا مآييم مگوييم بناي عقلا بر حجيت خبر واحد ثقه است؛

الان هم اين خبر كه آمده، دلالت بر حجيت خبر واحد دارد، راويش هم ثقه است. پس، به اين خبر عمل مكنيم. اين خبر هم
مگويد هر خبري مخواهد باشد، عادل باشد غير عادل باشد، امام باشد غير امام باشد، و هذا؛ حجيت دارد. اين بيان

مرحوم امام در صفحهي 482 يا 483 از جلد 1 كتاب معتمد الاصول وجود دارد. 

مناقشه در نظر مرحوم امام

اشال و مناقشه اين بيان آن است که اگر گفتيم بناي عقلا بر عمل به خبر ثقه است و دليل هم در روايات بر خلاف اين بناي
عقلا نداشتيم، به همان بناي عقلا عمل مكنيم و دير نيازي به روايت نداريم؛ وقت مخواهيم به روايات استدلال كنيم،

مخواهيم بوييم خود روايت دلالت دارد كه خبر ثقه حجيت دارد مطلقا؛ شما اگر مفرماييد بايد حجيت اين روايت را با بناي
عقلا حل كنيم، دير اينجا استدلال به روايت نمشود؛ بله استدلال به بناي عقلاست؛ وقت بناي عقلا بود، دير كاري نداريم كه

آيا روايت مگويد خبر ثقه حجيت دارد يا روايت نيست که اين مطلب را بويد. بله، اگر  در ميان روايات، روايت باشد كه
بويد اين حرف كه عقلا زدند مبن بر عمله به خبر ثقه، درست نيست؛ بله شخص بايد امام و عادل باشد.

در اين صورت، بناي عقلا مورد ردع قرار مگيرد. اما الآن فرض ما اينجا اين است که بناي عقلا بر حجيت خبر واحد ثقه است



و ردع هم از طرف شارع براي آن نرسيده است؛ و لذا، آن را مخواهيم مستند حجيت خبر واحد قرار دهيم. بنابراين، اگر به
اين روايت طبق بناي عقلا عمل كنيم، اين روايت هم مگويد خبر واحد ثقه مطلقا حجيت دارد، چه نيازي است كه اصلا بياييم

به روايت استدلال كنيم. بنابراين، اين فرمايش هم مورد مناقشه است. 

و به نظر ما اصل فرمايش مرحوم آخوند درست است. تا اينجا نتيجه اين مشود که ما تواتر اجمال، قدرمتيقن و كلام مرحوم
آخوند را پذيرفتيم. مرحوم آخوند مگويد در بين روايات، روايت كه سندش اين قدرمتيقن را دارد، اما دلالتش وسيع است و
مگويد خبر ثقه، چه امام و چه غير امام، چه عادل و چه غير عادل، حجيت دارد، کاف است. اين فرمايش متين بوده، و

مناقشهاي بر آن وارد نيست. 

 رد پيروزی انقلاب اسلامامين سالبه مناسبت س اتن

در اين ايام در دههي فجر انقلاب قرار گرفتيم، و سامين سال است كه از پيروزي انقلاب ما مگذرد، چند نته بايد مدّ نظر ما
باشد كه در اين وقت كوتاه خدمت شما فضلا عرض مكنم. 

نتهي اول: در مورد ضرورت كاري است كه امام و روحانيت و مردم انجام دادند. س سال است كه از انقلاب گذشته، ما بايد
فر كنيم كه اگر اين حركت عظيم و اين نهضت مبارك نبود، بر سر اسلام و حوزهها، روحانيت و مردم چه آمده بود؟ ما معتقد
هستيم كه واقعاً اگر اين انقلاب در كشور نشده بود، امروز چيزي به نام حوزه علميه نداشتيم؛ چيزي به نام روحانيت نداشتيم. 

سياستهاي كه از كشورهاي خارج و از پاياههاي جاسوس دنيا براي ايران ديته مشد، و حومت ايران آن را پياده
مكرد، در آن سياستها حذف دين به عنوان يك هدف اصل مطرح بود. براي گرفتن دين نيز بايد مروجين دين را از بين ببرند؛

پاياههاي تعليم و تربيت دين را بايد محو كنند. 

اين کار از زمان رضا خان شروع شد و در زمان محمدرضا پهلوي هم ادامه پيدا كرد. نمدانم کدام ي از آقايان قبل از انقلاب
در قم بوديد، چندين سال درب مدرسه فيضه بسته شده بود؛ مدرسه فيضيه با عظمت چندين سال بود كه بسته شده بود، آرام

آرام دنبال اين بودند كه بقيه مدارس را هم ببندند و به طور كل، فاتحه روحانيت را بخوانند. 

حال، با قطع نظر از مسئله حوزه، دير دين در جامعه امروز حضور نداشت. ببينيد چقدر آثار دين از در و ديوار اين مملت
نمايان است؟ زمان بود كه بزرگان ما، مبلّغين ما، آرزو داشتند يك دقيقه از صدا و سيما حداقل يك حديث براي مردم بخوانند؛

اما امروز مبينيم كه واقعاً صدا و سيما، شبههاي مختلف كه دارد، در قرآن، در معارف، در مسائل دير که در مناسبتها
پخش مشود، اينها مردم را به مسئله ولايت ائمه معصومين(ع) توجه مدهند. امروز ولايت در اين كشور ترويج مشود؛ البته

نمخواهيم بوييم همه كارهاي صدا و سيما درست است؛ نه، انتقاد هم داريم. باعث به وجود آمدن برخ از مشلات هم شده
است؛ اما وقت مجموعه را ناه مكنيم، يك نويد بزرگ است كه مجموعه به سمت اين است كه دين در اين كشور حومت پيدا

كند؛ تمام ابعاد دين در اين مملت پياده شود. 

در زمان گذشته يك روحان نهايتش اين بود كه يك منبر پيدا كند؛ غايتش اين بود كه پاي منبر او هزار نفر و يا دو هزار نفر
بنشينند؛ اما امروز، من گاه صبح بعد از نماز  بعض از شبهها را مبينم که سخنران ي از خطبا را گذاشته است؛

بعضهايش خيل خوب است؛ و بعضهايش متوسط است، و طبعاً برخ هم ضعيف است. 

بعض را اصلا جايز نيست، بذارند. يادم مآيد يك وقت خدمت حضرت والدمان(رض) بوديم که يك آقاي روحان داشت از
را گفت. ايشان به من فرمودند: شما به مسؤول صدا و سيما زن كرد؛ يك مطلب بسيار باطل و سخيفتلويزيون صحبت م



گذاريد. اينها بوده و هست؛ ولكند و شما در تلويزيون صحبت او را مم و حرام است اين آقا سخنرانبزن و از قول من ب
مجموع را كه ا نسان ناه مكند، واقعاً فضا براي ترويج دين روز به روز به بركت اين انقلاب بيشتر مشود؛ و اين جاي شر

دارد. بايد گفت همانطور كه حدوث اين انقلاب بر دوش روحانيت بود، استمرار اين انقلاب هم بر دوش روحانيت است. 

اگر كسان فر كنند بدون روحانيت انقلاب استمرار پيدا مكند، بسيار در اشتباه هستند؛ انقلاب با ماهيت اسلامخودش، با
ماهيت اصيل پيروي از متب اهلبيت(ع) فقط در سايه هدايت مراجع و رهبري و روحانيت و حضور فعال روحانيين در همه

عرصههاست؛ و ما بايد به اين امر توجه داشته باشيم. امام عظيم الشأن كه واقعاً هرچه زمان مگذرد، انسان به ابعاد وجودي آن
مرد بيشتر پ مبرد؛ ببينيد همان ايام سال 57 روزهاي بود كه هر دقيقهاش يك تصميم بسيار اساس از طرف امام براي رهبري

انقلاب و براي جامعه اتخاذ مشد؛ كه اگر ي از آن تصميمها يك مقداري اشتباه بود، كاملا مسئله دگرگون مشد. 

ايشان چه خدمت بزرگ كردند؛ چه حركت بزرگ آفريدند؛ و حق بزرگ بر همه دارد تا پايان دنيا و پايان اين عالم. اين مرد
بزرگ بر همه ما حق دارد. نته دومكه مخواهم عرض كنم اين است: آنچه امام بزرگوار ما را به عنوان امام قرار داد، من گاه
فر مكنم که واقعاً مشخصات امام چيست؟ امام استعداد در حد فوق العاده داشتند که بايد اسمش را نبوغ گذاشت. پشت كار
در حد زياد، علم، جامعيت، اصلا در اين پنجاه ساله اخير، در اين صد ساله اخير، ـ اين را كه دارم عرض مكنم، واقعاً از روي

تحقيق مگويم ـ كس را به جامعيت علم امام سراغ ندارم!. 

بزرگان داشتيم كه جامع بين معقول و منقول بودند؛ اما جامعيت كه امام داشتند، امام ي از مبترين در علم اصول است؛
ي از فقهاي بسيار بسيار قوي است؛ ي از عرفاي تراز اول است؛ ي از حماي رده اول است؛ ي از مفسرين بر جسته

است؛ ي از اساتيد برجسته درس اخلاق است؛ ما اگر بخواهيم در اين صد سالهي اخير حوزه بوييم دو استاد اخلاق در اين
حوزه بودند، ي حاج ميرزا جواد آقاي مل بوده و ي هم امام بوده است. همچنين هوش سياس امام که هميشه از ريزترين

مسائل جامعه خبر داشته است. ما گاه مگوييم به ما چه ربط دارد که امروز در مجلس چه مگذرد؛ به ما چه که امروز در
عراق چه مگذرد؛ به ما چه ارتباط دارد در افغانستان چه مگذرد؛ ما مشغول درس خودمان باشيم. اين معنايش آن است كه

شما مسؤوليت خودت را در حد خانه خودتان منحصر کردهايد. آن وقت ببينيد چه نتيجهاي خواهد داشت؟ 

از همه قضايا اطلاع داشته باشيد. البته اطلاع به اين معنا نيست كه آدم واقعاً درس و بحث را كنار گذارد؛ شبانه روز بنشيند پاي
روزنامه و تلويزيون؛ نه، امام هم ك اين كارها را مكرد؟ همه اينها درست، اما آن ويژگ كه نقش اول را داشته، كدام است؟
آن كه واقعاً در ميان اينها عامل درجه اول بوده، كدام بوده است؟ آن، توحيدي بود كه امام به آن رسيده بود؛ و آن ارتباط بود

كه با خدا داشت. نه ارتباط عوامانه، نه ارتباط زاهدانه منف، بله ايشان ارتباط عالمانه و فقيهانه با خدا داشت. كس در آن
شرايط بسيار خفقانآور كه اصلا انسان جرأت نمكرد لفظ شاه را بويد، بيايد اينطور در مقابل شاه بايستد، در مقابل حومت

ظالم بايستد، و قسم هم ياد بند كه من و اله يك لحظه هم نترسيدم! اين  چيست؟ جز اين كه واقعاً يك موحد واقع بود؟. 

خدا را با همه وجود شناخته بود؛ يعن با تمام وجود خدا را حس كرده و شناخته بود. حوزه و ما اگر بخواهيم براي خدمت به
دين موفق شويم، بايد همين را راه ط كنيم؛ البته عرض كردم عوامل دير هم بسيار نقش دارد؛ اگر امام مرجع تقليد نبود، اين

انقلاب واقع نمشد؛ اگر امام هوش سياس نداشت، توطئهها را نمتوانست متوجه شود. 

اما در كنار همه اينها، آن تهذيب نفس كه داشت و آن توحيدي كه در اثر زحمتهاي فراوان علم و عمل به آن رسيده بود، اينها
از امام، امام ساخت. بنابراين، ما بايد قدر انقلابمان را بعد از گذشت س سال بدانيم كه حالا چون وقت نيست من نمتوانم به

تمام فوائد انقلاب اشاره كنم؛ اما راجع به مجموعه روحانيت، ما اگر انقلاب را راجع به مجموعه روحانيت ملاحظه كنيم،
مبينيم كه واقعاً اين انقلاب يك حيات جديدي براي روحانيت است؛ حيات جديدي براي فقه است؛ حيات جديدي براي

حوزههاست. 



امروز ببينيد كه به بركت اين انقلاب دائره علم در حوزهها وسعت پيدا كرده است و بايد قدر اين انقلاب را بدانيم. وظيفهمان را
ببينيم چيست، آن را انجام دهيم و جاي هم كه بايد انتقاد كنيم، نتقاد كنيم؛اما براي خدا و براي حفظ انقلاب به دور از

حزبگراي و گرايشهاي فاسدانه. روحانيت اگر استقلال خودش را حفظ كند، در دائره تحذّبگراي، و گرايشهاي سياس قرار
نيرد، فقط در دائره خداي باشد؛ از اول فلسفه وجودي روحانيت هم در  همين دائره است؛ اگر در اين دائره باشد، متواند قدم

بزرگ باشد و ثمرهي خوب براي مجموعه بشريت داشته باشد. قدم بزرگ را براي مجموعه بشريت متواند بر دارد. ان شاء
اله.

 وصلّ اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين.


