
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » ناح »

در تاریخ ۰۷ بهمن ۱۳۸۷

ناح
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس مولوی یا ارشادی بودن امر به اناح

بحث این بود که بررس کنیم امر به اناح در آیه شریفه مولوی است یا ارشادی؟ در محل خودش ثابت است که برای ارشادی
بودن به مئونه و قرینه زائده نیاز است؛ و ما در این آیه شریفه، قرینه بر ارشادی بودن حم نداریم. «انحوا» را بعد از اینه
نم‌توانیم بر وجوب حمل کنیم، باید حمل بر استحباب مولوی شرع کنیم. اما آیا جملهی «ان یونُوا۟ فُقَرآء یغْنهِم ٱله من

فَضلهۦ» قرینه بر این معنا نیست؟

 بوییم خداوند در اینجا نم‌فرماید اناح استحباب دارد، بله ارشاد م‌کند به اینه فقر ایام ‌یا فقر اماء و عبید نباید مانع کار
شما شود. جواب این است که این جمله در مقام این نیست که خداوند بفرماید حم مسئله اناح، ملاکش در اینجا همین است؛

نه، خداوند مطلقا اناح را ترغیب مکند چه ایامای فقیر و چه غن، اناح اینها مستحب است. در ضمن این نته را هم بیان
م‌فرمایند که اگر فقیر باشند، خداوند از فضلش آنها را بنیاز مگرداند. بنابراین، این عنوان قرینه بر ارشادی بودن حم

نیست. 

بررس معنای «إن یونوا فقراء یغنهم اله من فضله»

اما نته مهم این است که مراد از «ان یونُوا۟ فُقَرآء یغْنهِم ٱله من فَضلهۦ» چیست؟ دو احتمال در کلمات مفسرین آمده است.
احتمال اول این که اینها اگر فقیر مال هستند، خداوند از فضل خودش اینها را بنیاز م‌کند؛ و اصلا برخ از مفسرین گفتهاند
دلالت بر تأکید اناح دارد. صاحب کتاب مسال الافهام مرحوم فاضل جواد که از کتابهای بسیار پر مطلب در آیات الاحام

است، م‌فرماید این قسمت در مقام تأکید استحباب اناح است. یعن خداوند به مردم م‌فرماید از این کار منصرف نشوید؛
حت اگر اینها فقیر هستند، باز شما اناح را انجام دهید.

 به عبارت دیر، ایشان م‌فرمایند: کس ممن است سؤال کند اناح که مستحب است، آیا در جای که شرایطش موجود
است، مستحب است؛ و جای که زن و مرد نم‌توانند زندگ خودشان را اداره کنند، استحباب ندارد؛ یا آن که خداوند م‌خواهد
بفرماید اناح به حدّی استحباب دارد که حت جای که زن و مرد ایم یا عباد و اماء فقیر هم باشند، باز شما دست از این عمل بر

ندارید و اناح را انجام دهید؟ نظر ایشان آن است که آیه مخواهد بوید اگر فقیر هم باشند، باز اناح کنید. برای مراجعه
متوانید به صفحهی 171 جلد 3 کتاب مسال الافهام رجوع کنید و ظاهراً کلام‌ هم از تبیان مرحوم شیخ طوس آورده و به آن

استدلال کردهاند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/95
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32


شیخ فرموده: لا تمتعنوا من اناح المرأة والرجل إذا کانا صالحین اگر زن و مرد صالح هستند از اناحشان خودداری ننید
لأجل فقرهما وقلت ذات أیدیهم بخاطر این که دستشان تن است و فقیر هستند فإنّهم وإن کانوا کذل فإنّ اله یغنیهم من

فضله هرچند اینها فقیر هستند، اما خداوند به نظر م‌رسد این سخن، فرمایش محم ‌است و این مطلب، مطلب خوب است؛
که ایشان از مرحوم شیخ طوس اخذ کرده است. 

مرحوم شیخ در تبیان فرموده است: اصل مطلب، مطلب خوب است و اشال بر آن وارد نیست. احتمال دوم گفتهاند: إن
یونوا فقراء أی فقراء إل الناح اگر اینها محتاج به ناح باشند یغنیهم اله بذل أی یغنیهم عن الحرام یعن خدا اینها را از
حرام بنیاز م‌کند؛ فایده ناح این است اگر ی مرد و زن نیاز به ناح داشت، با ناح شرع خداوند اینها را از کار حرام

بنیاز کرده است. تعبیری را هم در بعض از کلمات دیدم که خداوند اگر ی چیزی را حرام کرده، حلال که همان نتیجه حرام
را داشته باشد، جایزین او کرده است. اگر زنا را حرام کرده، ناح را جای او آورده است. اگر ربا را حرام کرده است، بیع را
آورده است. اگر گوشت خوک را حرام کرده، حلّیت گوشت سایر حیوانات را حلال کرده است. اینجا هم بوییم خداوند دارد
بیان م‌کند «ان یونُوا۟ فُقَرآء یغْنهِم ٱله من فَضلهۦ»اینها را از حرام بنیاز م‌کند. این احتمال، بسیار احتمال دوری است؛

برای اینه «یغنیهم اله من فضله» با «یغنیهم من الحرام» چطور قابل تطبیق است؟

اینها کاملا مغایر است. به هر حال، این هم از احتمالات است که هیچ انسان نم‌تواند حت ی درصد هم این احتمال را در این
آیه شریفه بدهد. پس تا اینجا به این نته رسیدیم که «إن یونوا فقراء» تأکید است برای استحباب اناح.

 سؤال دوم در اینجا این است که خداوند در اینجا ی وعدهای مدهد، م‌فرماید: اگر اینها فقیر باشند، خداوند از فضل و
رحمت خودش اینها را بنیاز م‌کند. اما مواردی را داریم که افراد غن ازدواج کردند و فقیر شدند؛ مواردی هم داریم که افراد
فقیر ازدواج کردند و فقرشان توسعه پیدا کرده است. پس، ی سؤال این است که آنچه خداوند در اینجا بیان م‌فرمایند با آنچه

که در عالم خارج هست، تطبیق نم‌کند؛ 

سؤال بعد این است که چه رابطهای بین اینها وجود دارد؟ م‌خواهیم این دو سؤال را ببینیم که م‌توانیم جواب بدهیم یا نه؟ در
مورد سؤال اول زمخشری در الشّاف مطلب را بیان کرده، گفته است: این مشروط به مشیت خداست. مگوید: ینبغ أن تون

شریطة اله غیر منسیة ف هذا الموعد ونظائره شریطة اله چیست؟ وه مشیئته ولا یشاء الحیم إلا ما اقتضته الحمة وما
کان مصلحة. در سوره مبارکه توبه آمده است: (یایها ٱلَّذِین ءامنُوا۟ انَّما ٱلْمشْرِکونَ نَجسۭ فََ یقْربوا۟ ٱلْمسجِدَ ٱلْحرام بعدَ

عامهِم هٰذَا ۚ وانْ خفْتُم عیلَةًۭ فَسوف یغْنیم ٱله من فَضلهۦٓ ان شَآء ۚ انَّ ٱله علیم حیمۭ)به مؤمنین م‌فرماید: مشرکین نباید
بیایند داخل مسجد الحرام شوند. مشرکین که م‌آمدند ی مقدار وضع مال مردم بهتر م‌شد؛ خرید و فروش، داد و ستد بیشتر

م‌شد.

در ادامه مفرماید اگر از تندست و بینوای خوف دارید، خدا اگر بخواهد، شما را از فضل خودش بنیاز م‌کند. زمخشری
م‌گوید ما به قرینه این آیه، در مانحن فیه، سوره نور بوییم «إن یونوا فقراء یغنیهم اله من فضله» یعن أی إن شاء؛ و

همچنین نظائر این موارد. حت در آیه شریفه «ٱدعون استَجِب لَم» یعن إن شاء اله . پس، مشیت خدا را کنارش قرار دهیم. آن
وقت اگر این است، جای که ی فقیری ازدواج کرده، غن شده است؛ مصلحت اقتضا کرده است. و جای که فقیری ازدواج

کرده، فقرش توسعه پیدا کرده است، باز مشیت خدا بوده است.

 آیا ما م‌توانیم این حرف کشاف را بپذیریم؟ به نظر م‌سد که ما نم‌توانیم به قیاس آیه سوره توبه در مورد مسجد الحرام بوییم
چون آنجا «ان شاء» دارد، اینجا هم همینطور است. اگر اینطور بود، خداوند آن را بیان م‌فرمود. ی مثال عرف بزنیم، هرچند
کلام خدا را نم‌شود تشبیه کرد. پدری اگر به بچهاش گفت زن بیر، اگر کم خواست من کم م‌کنم؛ بعد بچه برود بوید

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32


حالا کم کن؛ بوید من گفتم، اما اگر بخواهم این کار را انجام مدهم. این تعبیر، تعبیر غیر قابل قبول است. به نظر م‌رسد
از آیه شریفه استفاده م‌شود مشیت حق تعال بر این است که اگر در ازدواج طرفین فقر داشته باشند، ابواب رحمت خدا و

فضل خدا بیشتر به اینها باز م‌شود. و لذا در روایات از پیامبر(ص) داریم: اطلبوا الغن ف هذه الآیة یعن اگر م‌خواهید بنیاز
بشوید و از فقر نجات پیدا کنید، از این آیه راه را پیدا کنید. مرحوم کلین درکاف از عاصم بن حمید نقل م‌کند کنت عند

أبعبداله فاتاه رجل فش إلیه الحاجة فأمره بالتزویج؛ آمد گفت من تندست هستم. حضرت فرمود: برو ازدواج کن؛ و بعد
به این آیه استدلال فرموده است.

یا از ابن عباس نقل م‌شود التمسوا الرزق بالناح. پس، آیه ظهور روشن دارد در اینه مشیت خدا بر این تعلق پیدا کرده است
که اگر کس ازدواج کرد، خداوند ابواب فضلش را برای او بیشتر م‌کند. این معنایش آن نیست اگر بخواهد این کار را بند؛
بله قول داده است. وعده خداوند است و وعده خداوند نم‌تواند معلق بر انشاء باشد؛ این وعده حتم‌است. اما اشال را

چطور حل کنیم؟ اشال این بود که کسان بودند که فقیر بودند و رفتند ازدواج کردند اما غن نشدند. باید ببینند بالاخره در ناح،
آیا ناح را واقعا برای خدا انجام دادند؟ آیا معصیت کردند که جلوی این فضل را بیرند؟ هزار و ی شرط را آدم باید در نظر

بیرد. 

خداوند ارادهاش این است که به اینها حتما برساند به خاطر ناح؛ اما از طرف دیر هم ادلّهای داریم که مگوید معصیت جلوی
رزق را م‌گیرد. اگر کس نعوذ باله معصیت کرد، جلوی رزق را م‌گیرد؛ اصلا در روایات زنا داریم که ی از آثار بسیار بد

زنا فقر است. اگر اینها نباشد، وعده خدا حتم ‌است. و عجیب این است بعضها قبول کردند این مطلب را، و گفتند در روایت
داریم انّ من عبادی من لا یصلحه إلا الفقر در بین بندگان کسان هستند که اینها اصلاح نمشوند مر از راه فقر ولو اغنیته

لفسد حاله اگر من این را بنیاز کنم، فاسد الایمان م‌شود.

پس، عرض ما این است که ما نم‌توانیم بوییم در آیه 28 سوره توبه کلمه انشاء دارد، پس در اینجا هم بیاوریم. حت تعجب
این است که خواستند ی مقدار صناعت اصول به خرج دهند؛ و گفتند از باب حمل مطلق بر مقید است. اینجا کجایش حمل
مطلق بر مقید است؟ اولا حمل مطلق بر مقید در مثبتین جریان ندارد؛ آن آیه م‌فرماید وانْ خفْتُم عیلَةًۭ فَسوف یغْنیم ٱله من
فَضلهۦٓ ان شَآء و این آیه م‌گوید ان یونُوا۟ فُقَرآء یغْنهِم ٱله من فَضلهۦ؛هر دو مثبتین هستند، چطور آن را م‌توانیم در اینجا

عٰسو هٱلکه مشیت را آوردهاند، گفتهاند شاهد ما این است که خداوند فرموده و قرار دهیم؟ مع الاسف باز در کلمات، کسان
علیمۭو نفرموده واله واسع کریم. اگر «کریم» م‌فرمود، دیر انشاء معنا نداشت؛ حالا که فرموده «علیم» یعن عالم به این که

کجا مصلحت هست فقیری را غن کند و کجا مصلحت نیست. چطور م‌شود اگر کریم باشد، ملاک و مصلحت از بین برود؟
وٱله وٰسع علیمۭیعن خداوند عالم است که چرا در ناح باید فضل خودش را زیاد کند؛ یعن این وسعت که خداوند برای ناح

در نظر گرفته است، خداوند نظری که به آدم متزوج و متأهل مکند با نظری که به آدم مجرد مکند، فرق دارد. این هم روی
علم است که خداوند دارد. پس، این نته را باید اینطور در اینجا مطرح کنیم. 

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=28

