
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۹ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض كرديم به آيهي شريفه كتمان (انَّ ٱلَّذِين يتُمونَ مآ انزلْن من ٱلْبيِنَٰتِ وٱلْهدَىٰ منۢ بعدِ م بينَّٰه للنَّاسِ ف ٱلْتَٰبِ ۙ او۟لَئكَ
يلْعنُهم ٱله ويلْعنُهم ٱللَّٰعنُونَ) براي حجيت خبر واحد استدلال شده است. و استدلال به يك ملازمه عقليه است، كه ملازمه عقليه
هم مبتن است بر برهان لغويت؛ يعن براي اين كه تحريم كتمان لغو نباشد و از اين حرمت لغويت لازم نيايد، بايد بوييم قبول
براي ديران مطلقا واجب است؛ چه علم پيدا كنند و چه ننند. اشال و جواب مرحوم آخوند و دفاع كه ما از مرحوم شيخ

كرديم را بيان كرديم.

بررس اشالات وارد بر استدلال به آيهي کتمان بر حجيت خبر واحد

نسبت به اين آيه شريفه كه آيا قابليت استدلال در مانحن فيه را دارد يا نه؟ اولا بسياري از بزرگان، مثل مرحوم نائين در فوائد
الاصول و مرحوم امام در معتمد الاصول در بحث حجيت خبر واحد، وقت آيه نبأ و آيه نفر را مورد بحث قرار دادند، دير ذكري

از اين آيه و آيات بعد به ميان نياوردهاند. بله، جمع ديري از بزرگان بحث پيرامون اين آيه و آيات دير را دارند. حال، آيا
استدلال به اين آيه شريفه بر مدّعا تمام است يا خير؟ اينجا چندين اشال در استدلال وجود دارد كه اينها را مطرح مكنيم؛ ببينيم
آيا اينها وارد است يا نه؟ اولين اشال اين است كه آيه شريفه اصلا در مقام تحريم كتمان نيست تا بوييم حرمت كتمان مطلق

وييم كتمان مطلقا حرام است؛ يعناست؛ و بين مطلق تحريم كتمان و قبول مخاطب، آنهم به نحو مطلق، ملازمه است. اگر ب
كس كه بايد اظهار كند، اعم از اينه بداند مخاطب علم پيدا مكند يا نداند مخاطب علم پيدا مكند يا نه، بر او اظهار واجب و

كتمان حرام است. بين حرمت مطلقه كتمان و وجوب مطلقه قبول، ملازمه عقليه است؛ اما اشال اين است كه مخواهيم
بوييم آيه در مقام بيان تحريم كتمان نيست؛ بله آيه در مقام بيان اثري است كه بر حرمت التمان مترتب مشود. آيه مگويد
كسان كه «يتمون ما أنزلنا من البينات والهدی» مورد لعن خدا و لعن ملائه و لعن همه لاعنين تا روز قيامت قرار مگيرند.

اما دلالت بر كتمان به نحو مطلق يا كتمان در بعض از موارد ـ فيما إذا أفاد العلم ـ ندارد.

اينجا همينطور است؛ آيه در مقام اين است كه مخواهد بيان كند كس كه كتمان مكند، مورد لعن خدا و ملائه قرار مگيرد؛
به عبارت دير، از آن استفاده مشود که کتمان ف الجمله حرام است. چون نمتوانيم بوييم آيه اصلا دال بر حرمت كتمان

نيست؛ زيرا، عمل كه اثر آن لعن خدا و ملائه است، مسلّماً حرام است. بنابراين، از آيه حرمت اجمال را مفهميم و نه حرمت
مطلقه را. و به نظر مرسد كه اين اشال، اشال واردي است. ما فعلا كاري به شأن نزول نداريم؛ ما باشيم و اين آيه شريفه،

اصلا اين آيه را به دست ما بدهند و از شأن نزول و مورد آيه هم خبر نداشته باشيم، ـ شأن نزول هميشه يك مورد جزئ است، اما
آيهاي كه نازل مشود، يك قضيه كليه است. شأن نزول اين آيه شريفه آن است كه معاذ بن جبل، سعد بن معاذ و يك نفر ديري،

پيش علماي يهود رفتند و به آنها گفتند آن آثار و علائمكه مربوط به پيامبر آخر الزمان در تورات هست را براي ما بيان كنيد.
آنها مدانستند و نفتند. بعد اين آيه نازل شد. اما بعد از نازل شدن، دير «إنّ الّذين» که در آيه آمده، منحصر به اينها نيست و
بنحو يك قضيه حقيقيه كليه است ـ از آيه حرمت مطلقه استفاده نمشود. اصلا آيه در مقام تحريم مطلق كتمان نيست. اگر در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159


اين مقام بود، استدلال به آيه تمام بود. اما آيه در مقام اثر كتمان است؛ مگويد اثر كتمان اين است كه شخص کتمانکننده
مورد لعن خدا و ملائه واقع مشود. به نظر، اين اشال از مهمترين اشالات است.

اشال دوم اين است كه مورد آيه و شأن نزول آيه مربوط به كتمان علائم نبوت پيامبر ماست، كه در تورات علائم نبوت پيامبر
ال اين است که مسئله علائم نبوت از مسائلار كردند. اشبه صورت صريح و روشن بيان شده بود و علماي يهود ان خيل

است كه مرتبط به اصول دين است، و در اصول دين به اتفاق همه اصوليين، خبر واحد حجيت ندارد. در اشال سوم مگوييم
كتمان يعن اخفاي چيزي كه ظاهر نيست و براي ديران روشن نيست؛ اگر انسان كتمان كرد، اينجا متعلق براي حرمت است؛

شود، و اگر كتمان كنم، يك امر حقال نمران ظاهر و اشويم براي ديچيزي كه اگر ن تمان حرام؛ يعنگوييم الم وقت
متوم مماند. اما در آيه شريفه دارد «من بعد ما بيناه للنّاس»؛ اين يعن براي مردم هم واضح بوده است. براي مردم بيان

كرده بوديم، علائم نبوت براي مردم هم آشار بوده است. پس، اينجا كتمان چه معناي دارد؟ بوييم مراد از كتمان علماي يهود
آنچه را كه به عنوان حق بوده و نزد آنها ثابت بوده است، اينها نمخواستند اين استمرار پيدا كند.

حرمت التمان در اينجا به معناي وجوب و ابقاء الحق و آن چيزي كه نزد مردم هم واضح بوده، است. علماي يهود
نمخواستند اين باق بماند و ابقا شود. به هر حال، در اشال سوم، اشال اين است: آن كتمان كه حرام است و معصيت و

متعلق حرمت است، جاي است كه چيزي مخف باشد. اما جاي كه چيزي خودش واضح است، كتمان معنا ندارد. ما بايد
كتمان را طوري دير معنا كنيم. به عبارت دير، «يتمون» در آيه شريفه را به يك معناي دير توجيه كنيم. كه حالا اين اشال،
خيل اشال مهم نيست. اينجا دو نته باق مماند؛ نته اول اين است که كسان كه به آيه شريفه استدلال كردند، آن را به آيه

«ولا يتمن ما خلق اله ف أرحامهن» قياس كردند؛ كه زنها آنچه را كه در ارحامشان هست، نبايد كتمان كنند. و از اين آيه
استفاده كردند اگر زن گفت من حامله هستم، قول او حجت و مورد قبول است؛ و دير نبايد رفت تحقيق كرد كه آيا راست

مگويد و يا دروغ مگويد؛ و اگر به حدّي محوم شده باشد، بايد آن را تأخير بيندازند. در اين بحث نيز گفتهاند: همانطوري كه
در مورد زن بايد قول او را قبول كرد، در مورد «إنّ الذين يتمون ما أنزلنا» هم همينطور است؛ قبول قول او حجيت دارد.

اشال اين نته آن است كه اين قياس مع الفارق است؛ در مورد زن مخصوصاً در زمان گذشته غير از قول خود زن راه ديري
براي تشخيص حمل نبوده است؛ و در فقه داريم اموري كه لا يعلم الا من قبلها اينجا فقط قول او معتبر است؛ زن اگر در باب

طلاق گفت من در عادت ماهيانه هستم، همين مقدار كاف است و قول او حجت است؛ اما در ما نحن فيه مسئله چنين نيست.

به هر حال، اين مربوط به فرض شك است؛ يعن وقت مگوييم قول زن حجت است، اين در صورت ش است؛ و گرنه، اگر
راه داشته باشيم، يقين به صدقش و يا يقين به كذبش باشد، نوبت به اين معنا نمرسد. نتهي دوم و آخر در مورد اين آيه آن

که: مرحوم آقاي خوئ (قدّس سره) در كتاب مصباح الاصول وقت استدلال به آيه را ذكر كردند، يك ان قلت و قلت دارند؛
مستشل در اشال مگويد: مقتضاي اطلاق يتمون، حرمت كتمان است ولو مع العلم المخبر بان اخباره لا يفيد علم السامع؛

هرچند مخبر بداند كه ديري علم به قول او پيدا نمكند؛ و بداند لا ينضم إليه اخبار غيره آنوقت مستشل مگويد: همين كه
كتمان بر او حرام است، ملازمه دارد با اينه قبولش مطلقا واجب است؛ وگرنه حرمت کتمان لغو مشود. ايشان در جواب

فرمودند: ظهور الحق للناس وحصول العلم لهم إنما هو حمة لحرمة التمان، والحمة الداعية إل التليف لا يلزم أن تون
سارية ف جميع الموارد. كس كه كتمان برايش حرام است و نبايد كتمان بند تا ديران علم پيدا بند، حصول علم براي

ديران حمت است و حمت عموميت ندارد. بعد مثالهاي مزنند که اگر به شاهدي گفتند تو بيا شهادت بده؛ ولو اينه اين
شاهد مداند شاهد ديري هم در كار نيست، بر او شهادت دادن واجب نيست. مفرمايد: ألا ترى انه يجب عل الشاهد ان يشهد
عند الحاكم إذا دع لذلك، بمقتض قوله تعال: (ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا) ولو مع العلم بعدم انضمام الشاهد الثان إليه،

وجوب العدة عل هذا الفرض، وكذا الحال ف حفظ حقوق الناس ـ غير متحققة ف وجوب الشهادة ـ وه مة فمع أن الح
المطلقة وعل المتوف عنها زوجها وان كانت عقيما، مع أن الحمة وه التحفظ عل النسب غير موجودة ف مفروض المثال.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=228
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159


نته‌اي كه مخواهم عرض كنم، اين است كه اصلا بحث حمت چه ارتباط به مانحن فيه دارد؟ واقعاً هرچه دقت كرديم كه
ايشان چرا اين مطلب را آوردهاند، ما چيزي نفهميديم! ايشان مفرمايند اين كه كتمان حرام است، حمتش اين است كه ديران

علم پيدا كنند. حالا اگر ديران هم علم پيدا نردند، اينجا باز كتمان حرام است. اولا اين كه مؤيد اشال مشود؛ مستشل هم
مگويد كتمان حرام است مطلقا، چه ديران علم پيدا كنند و چه علم پيدا ننند. شما هم در جواب مفرماييد علم پيدا كردن

ديران حمت است؛ اگر حمت شد، مؤيد مستشل مشود كه كتمان حرام است؛ ولو ديران علم پيدا ننند. و ثانياً، اشال
مستشل مبتن بر حمت و علت نيست؛ اصلا مستشل نمگويد علم پيداكردن ديران آيا علت است براي حرمت كتمان يا

حمت است؟ تا ما بين اينها فرق بذاريم. مستشل مگويد آيا خدا كتمان را مطلقا حرام كرد ـ چه ديران علم پيدا كنند و چه
علم پيدا ننند ـ يا مطلقا حرام نرده است؟ بحث مستشل اصلا ربط به علت و حمت ندارد. به هر حال، اين دو اشال اينجا

وارد است؛ مر اينه بوييم چون بالاخره اين قلم شريف ايشان نيست، مقرر چنين بيان كرده و بوييم اين از اشتباهات مقرر
ّه ادامهي بحث براي روز شنبه. و صلاست. خود آقايان به صفحهي 188 از جلد 3 مصباح الاصول مراجعه کنند؛ ان شاء ال

اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين. 


