
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۷ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بيان اشالات در استدلال به آيه نفربعد از اينه به نظر رسيد استدلال به آيه شريفه نفر تمام هست، عرض كرديم كه چند اشال
را بايد پاسخ بدهيم، ي از آن اشال ها را در بحث ديروز عرض كرديم. اشال دوم : بر فرض اينه ما از آيه شريفه حجيت

خبر واحد را استفاده كنيم، اين در موردي هست كه خبر دهنده عنوان انذار را داشته باشد، چون تعبير اين است كه« ليتفقهوا و
لينذروا» انذار در مورد دو نفر معنا دارد، ي در مورد واعظ است، آن كس كه دارد وعظ م كند، كلامش به دلالت صريح و

ترك نماز داشته باشد استحقاق نار دارد، به اين آدم م گويد نماز واجب است اگر كس دلالت بر انذار دارد. م دلالت مطابق
گويند واعظ ، در واعظ انذار به دلالت مطابق و صريح وجود دارد. در مجتهدي كه فتوا م دهد (مفت) هم انذار وجود دارد اما
به دلالت التزام. اما آنجاي كه يك راوي يك روايت را نقل م كند اينجا چطور ما بتوانيم بوييم اين راوي عنوان منذر را دارد؟

پس خلاصه ي اشال اين است كه نقل روايت انذار نيست؛ در حال كه آنچه در اين آيه شريفه است و ما حجيت او را اثبات
ه گاهشود داد جواب اول اين ال چند جواب ممعنا دارد. از اين اش كرديم، حجيت انذار است و انذار در واعظ و در مفت
اوقات راوي هم انذار م كند ، خود راوي م گويد امام (ع) فرموده اين عمل واجب است و اگر كس ترك كند عقاب دارد، بر
همين راوي هم الان صدق منذر م كند. پس اين چنين نيست كه راوي هميشه كلامش غير انذاري باشد ، گاه اوقات راوي هم

انذار م كند. جواب دوم اين است كه اگر خبر مفت يعن كلام مفت يا حت كلام واعظ ، اگر ما اعتبارش را از آيه شريفه
استفاده كرديم ، در راوي غير منذر با عدم قول به فصل درست م كنيم ؛ به بيان دير اگر گفتيم آيه شريفه دلالت بر حجيت

راوي منذر دارد، با عدم قول به فصل راوي غير منذر را هم م گوييم كلامش حجت است و خبرش حجت است؛ بنابر اين، اين
اشال هم اشال قابل جواب هست.

اشال سوم اين است چون در آيه دارد: « ليتفقهوا ف الدين و لينذروا» ما از آيه استفاده م كنيم حجيت قول فقيه را . اما
اعتبار قول راوي را از آيه استفاده نم كنيم، آيه م گويد آن كس كه نفر كرده و تفقه در دين كرده. پس ما اگر از لينذروا

حجيت انذار را استفاده كنيم انذار فقيه براي ما حجيت دارد. و بين حجيت فقيه و قول فقيه و حجيت نقل راوي قول به فصل هم
داريم ، بعض ها گتفه اند قول فقيه حجت اما خبر راوي كه عنوان فقيه را ندارد حجيت ندارد. جواب اين اشال هم واضح

است؛ جوابش اين است كه اين فقيه اصطلاح كه در زمان ما وجود دارد به اين گستردگ معنا در زمان ائمه معصومين (ع)
نبوده اما روات كه از ائمه (ع) نقل م كنند، اين روات خودشان هر كدام عنوان فقيه برايشان صدق م كند. و لذا گاه اوقات

در روايات داريم كه ائمه طاهرين (ع) به اصحابشان م فرمودند: انتم افقه الناس، تعبير به افقه شده است در كلمات ائمه
خطاب به همين روات. پس معلوم م شود كه ما م توانيم بوييم زراره، محمد بن مسلم و اينهاي كه روايات را براي ما نقل
كرده اند خود اينها شاگردان اينها، شاگردان شاگردان اينها عنوان فقيه برايشان صدق م كرده، فقيه كه آيه شريفه شامل او

بشود. ولو اين فقاهت كه امروز به اين گستردگ است آنها و اجد نبودند و ما در بحث اجتهاد و تقليد مفصل بحث كرديم كه در
زمان خود ائمه معصومين (ع) اجتهاد بوده، اصحاب ائمه اجتهاد هم م كردند منتها چون دست رس به ائمه هم داشتند، اجتهاد

به اين مشل كه حالا هست و به اين توسعه و به اين ضوابط كه الان پيدا كرده آن موقع نبوده و نياز هم نبوده است. در هر
صورت بر اصحاب ائمه عنوان فقيه صدق م كند، اين اشالات را هم ملاحظه فرموديد كه قابل جواب است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


نتيجه بحث از آيه نفر و نظر حضرت استاد: ملاحظه فرموديد به نظر ما استدلال به آيه شريفه نفر وما كانَ ٱلْمومنُونَ لينفروا۟
كآفَّةًۭ ۚ فَلَو نَفَر من كل فرقَةۢ منْهم طَآئفَةٌۭ لّيتَفَقَّهوا۟ ف ٱلدِّين ولينذِروا۟ قَومهم اذَا رجعوا۟ الَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ بر حجيت

خبر و احد تمام است. كما اينه مرحوم محقق نائين قائل است، مرحوم محقق خوئ قائل است. ولو اينه بزرگان مثل شيخ
انصاري (اعل اله مقامه الشريف) مرحوم آخوند خراسان، مرحوم امام (رض) و والد بزرگوار ما (رض) اينها استدلال به اين
آيه شريفه را بر مدعا نا تمام م دانند؛ اما ملاحظه فرموديد با توضيحات كه در چند جلسه عرض كرديم استدلال تمام است.

بيان دو نته : 1- چون ما الان در بحث خبر واحد هستيم و م خواهيم ببينيم كه آيا خبر الواحد حجت ام لا، برخ از بزرگان
همه ادله ي حجيت خبر واحد را نا تمام دانستند الا سيره عقلا ( در سير بحث به او هم م رسيم) و بعد هم گفتند كه سيره عقلا

در امور مهمه به خبر يك نفر ولو اعدل عدول هم باشد اعتماد نم كنند. و از اين راه خواستند وارد بشوند كه اگر ما در باب دماء
براي حم قتل خبر واحد داشتيم، مثلا حالا غير از اجماع و غير از اينهاي كه در باب ارتداد وجود دارد اگر گفتيم تنها مستند

قتل مرتد خبر واحد است آن وقت اين حرف را زدند گفتند خبر واحد دليلش سيره عقلائيه است، سيره عقلائيه در امور مهمه به
خبر واحد اكتفا نم كنند؛ لذا گفتند در باب ارتداد نم توانيم به يك خبر اعتماد كنيم براي لزوم قتل مرتد. حالا آيا اين بيان

درست است يانه، موكول م كنيم به بحث سيره عقلائيه (كه ي از ادله بحث حجيت خبر واحد است) و در آنجا بيان م كنيم.

انذار به امورمهمه با غير مهمه فرق دارد؟

اما اينجا وقت ما از آيه شريفه استفاده كرديم حجيت الانذار مطلقا، آيه م فرمايد عده ي بروند نفر كنند، بروند مدينه تفقه در دين
بنند و بيايند انذار بنند، ما هم گفتيم لينذروا دلالت بر حجيت انذار دارد، آن هم مطلقا يعن دائره اطلاق را اينقدر وسيع كرديم
گفتيم چه منذر علم دارد به اينه منذَر عمل نم كند چه علم نداشته باشد و چه نداند كه آيا براي او علم حاصل م شود يا علم
منذَر عمل نم گفتيم از نظر اين آيه شريفه انذار بر منذر واجب است، ولو علم دارد كه مخاطب يعن شود. حت حاصل نم

كند؛ اما او بايد وظيفه اش را انجامد بدهد. بعد از اينه اين نته را استفاده كرديم حالا م خواهيم اين نتيجه را بيريم آيا اگر ما
حجيت انذار را از اين آيه استفاده كرديم كه استفاده م كنيم؛ آيا انذار بين امور مهمه و غير مهمه فرق م كند؟ آيه م فرمايد
اينها رفتند مدينه هرچه تفقه كردند آمدند بيان كردند، انذار كردند اين انذارشان حجت است، م خواهد خبر بدهند كه فلان عمل

در فلان ساعت مستحب است، يك كار خيل جزئ را بويند، يا بويند ارتداد حمش قتل است، فرق نم كند. آيه در باب
انذار بين امور مهمه و غير مهمه تفيك نرده است ؛ لينذروا يعن لينذروا ما تفقهوا ، ما تفقهوا م خواهد در امور مهمه باشد يا

غير مهمه. پس ما از اين آيه اين نته (عدم تفيك بين امور مهمه و غير مهمه) را به خوب استفاده م كنيم و آيه كجا و سيره
عقلا كجا ؟!

 هزاران سيره عقلائيه بياورند در مقابل ما قرار بدهند با يك آيه نم تواند برابري بند؛ آيه شريفه م فرمايد انذار حجيت دارد
مطلقا! در امور مهمه و در امور غير مهمه. حالا اگر بعدا فرض كنيد ما قبول هم بنيم كه سيره عقلائيه فقط در امور مهمه است،

آيه م آيد رادع اين سيره عقلائيه م شود و او را كنار م زند. پس ما از آيه به خوب اين معنا را استفاده م كنيم كه انذار
مطلقا حجيت دارد، چه در امور مهمه و چه در امور غير مهمه. فارق بين امور مهمه و غير مهمه چيست؟ اگر راوي از مدينه بر
گردد بويد در نماز سوره واجب است، و راوي از مدينه بر گردد بويد اگر كس مثلا يك ظلم به كس كرد م تواند قصاص

بند (در آن مواردي كه قصاص امان دارد ) ما چطور م توانيم بوييم ي مهمه است و ي غير مهمه است؟ آيا بوييم امور
مهمه آن است كه حق الناس است، حالا حق اله را انسان با خدا يطوري كنار م آيد، حق الناس مثلا خيل مشل است؛ يا

اينه بر عس است ، حق اله احق ان يفعل، حق اله كجا و حق الناس كجا! اينها را عرض م كنم چون گاه اوقات در
بعض از مقالات اين مطلب نوشته شده است و اگر اين مطلب را نتوانند و نتوانيم درست جواب بدهيم نيم از فقه را بايد كنار

بذاريم! و آنهاي كه اين مطلب را دنبال م كنند بعض هايشان هم متوجه اين نتيجه هستند، بايد كلا باب جزائيات را كنار
بذاريم، بايد بسياري از احام خمس و زكات و جهاد را كنار بذاريم. ما خيل از احام كه در باب جهاد داريم از راه خبر

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


واحد براي ما درست شده است، اينها را بايد كنار بذاريم.

آن وقت بوييم اموال و نفوس و دما از امور مهمه است خبر واحد در اينها بدرد نم خورد پس اشال دوم اين است اصلا
فارق ما نم توانيم بين امور مهمه و غير مهمه بذاريم، اين آدم كه از مدينه خبر م آورد م گويد در نماز سوره واجب

است، اين مخاطبين آن زمان ال يوم القيامه م خواهند در نماز سوره را بخوانند، اين مهم تر است يا اينه اگر فرض كنيم كه
دريك مورد ديه بويند ديه يك انشت ده دينار است ؛ نم توانيم بوييم ي مهم است وي مهم نيست اينها همه اش بعنوان

دين است. بنابر اين، اين اشال دوم هم اين است كه فارق بين امور مهمه و غير مهمه بسيار مشل است. پس اولين استفاده ي
كه از اين آيه شريفه م كنيم اين است كه خبر الواحد حجت فرق هم بين امور مهمه وغير مهمه ندارد. فرق بين امور عبادي و
غير عبادي ندارد، فرق بين امور فردي و امور اجتماع هم ندارد. حالا پس فردا بويند آقا خبر الواحد در امور شخص حجت
است اما در امور اجتماع حجيت ندارد. اين كه دارم عرض م كنم بحث بسيار كليدي و مهم است؛ امروز در مسئله ي حقوق
زنان بعض ها اين توهم برايشان پيش آمده است كه روايات كه داريم كه زن مسنش در اختيار مرد است، كار بند يا كار نند

مخصوصا در باب شغل، كار بند يا نند در اختيار مرد است، بعد ميويند روايات و ادله ي كه دلالت دارد از ديد فردي ناه
كرده است.

اما اگر حومت گفت زنان م توانند كار بنند اينجا دير براي مرد و براي شوهر اعتباري وجود ندارد. چون آن روايت مربوط
به عمل فردي است يعن يك زن و شوهر با قطع نظر از اينه در يك جامعه ي دارند زندگ م كنند حومت وجود دارد حالا اگر

زن بخواهد كار بند بايد از مرد اجازه بيرد اما اگر هردو دارند در يك حومت زندگ م كنند آن حومت را مشروع ميدانند(
مثل حومت ما ) و آن حومت آمد اين قانون را گذاشت كه زن حق كار دارد، يك حق را برايش قرار داد، اينجا بوييم آن

خواهد در مسائل فردي باشد، م الدين و لينذروا م رود كجاي آيه اين است؟ ليتفقهوا ف ام فردي كنار ممسائل فردي و اح
خواهد در مسائل اجتماع باشد، از اين آيه شريفه اين نات به خوب استفاده ميشود. 2- نته ي دوم كه من م خواهم

استفاده بنم ولو اينه اين بحثش عمدتا در بحث اجتهاد و تقليد است آنجا ما گفتيم كه از اين آيه برخ از بزرگان حجيت فتواي
مفت را هم استفاده كردند . يك بحث اين روز ها مطرح است كه آيا م توان اجتهاد را به نحو شوراي قرار داد؟ و ما از ادله ي
اجتهاد و تقليد م توانيم استفاده كنيم كه اجتهاد شوراي هم صحيح است؟! عرض كردم ولو اينه بحث مفصلش آنجاست اما

چون ي از ادله ي كه در آنجا مطرح م شود همين آيه شريفه است فقط اين نته را م خواهم عرض كنم و آقايان كه اهل
تحقيق هستند و دنبال م كننند دنبال بنند .

ما بعد از اينه گفتيم ليتفقهوا عام استغراق است، لينذروا عنوان عام استغراق را دارد، از اين دليل اگر ما حجيت قول مفت را
و حجيت فتواي مفت را استفاده كرديم، معنايش اين است كه كل واحد واحد اگر آمد نظر داد حجيت دارد. اصلا دلالت بر اين

ندارد اگر جمع نظر بدهند من حيث هو الجمع، نه دلالت بر نف اش دارد و نه دلالت بر اثباتش . آيه م گويد لينذروا ، اين لينذروا
يعن حت آنجاي كه امان اجتماع هم باشد اما اگر ت آمدند انذار كردند اينجا قولشان حجيت دارد و اعتبار دارد. حالا قطع
ه اصلا به نظر ما (عرض كردم بحثش را در ادله اجتهاد و تقليد بايد دنبال كرد) اجتهاد متقوم بر استنباط شخصنظر از اين

است؛ اصلا خود استنباط متقوم بر شخص است، استنباط جمع معنا ندارد، بله يوقت است م گوييم پنج فقيه نفر كنار هم
بنشينند هر كدام نظرشان را بدهند، بعد نظر اكثر را ملاك عمل قرار بدهيم اين اشال ندارد. اما اين معنايش اجتهاد جمع يا
شوراي نيست؛ اجتهاد شورا بردار نيست اصلا! اجتهاد متقوم به استنباط است و استنباط هم متقوم به شخص است . ممن

است يك شخص در يك جمع نظرش بر خلاف همه باشد، ممن است مطابق باهمه باشد. بل در مسائل مربوط به جامعه
فرض كنيد ده فقيه نظراتشان را بيرند اكثريت اينها را ببيند چه م گويند آن را عمل كنند آن يك حرف ديري است، مثل اين

است كه م گويم در عمل انسان قول مشهور فقها را عمل كند .

ران اطلاع ندارد ، ماست كه يك نفر از نظرات دي خواهم عرض كنم اين است كه شوري در جاي ري را كه مته ي دين



گويم همه باهم بنشينند انظارشان را روي هم بذارند اما در باب فقه يك فقيه اصلا تا انذار ديران را نداند حق استنباط ندارد پس
اگر آنچه كه از شوري دنبالش هست كه اطلاع بر انذار ديران است همه ي فقهاي ما اطلاع دارند اگر مقصود اين است كه
بنشينيد در جمع يك استنباط و اجتهاد جمع بشود، اجتهاد جمع يك تناقض است؛ اجتهاد يعن استنباط كه خود شخص

روي مبان خودش دارد و اسناد به اين شخص دارد، م گوييم آقا چه كس ميويد حرام است؟ م گويد اين شخص م گويد.
اما استنباط جمع يعن چه؟ جمع استنباط بند يعن چه؟ اصلا معنا ندارد. عل اي حال م خواستم اين نته را عرض كنم ،

حالا ولو اينه اين بحث اجتهاد شوراي يك بحث بسيار خوب است و برخ از بزرگان هم در همين زمان ما از مسؤلين نظام ما
مطرح كرد ه اند، بايد هم دنبال بشود در حوزه ها، بايد پخته بشود اين بحث، بايد كار بشود از مباحث است كه متاسفانه روي آن

كار نشده است . حتما هم بايد درش كار بشود . و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 


