
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 55 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مرحوم محقق اصفهان ( اعل اله  مقامه الشريف ) در كتاب نهاية الدرايه (جلد سوم صفحه 235) براي اينه حجيت خبر و
احد را از آيه شريفه نفر استفاده كنند  سه راه را بيان فرمودند، و از ميان اين سه راه نسبت  به راه سوم مناقشه ي وارد  نمودند
و عمدتا بر راه اول ودوم اعتماد كردند. عنوان  را كه  ايشان در راه اول و دوم دنبال او هستند م فرمايند: ما بايد به يك نحوي

اثبات كنيم كه انذار منذرين حجيت دارد.اگر اثبات كرديم انذاري  را كه منذر انجام م دهد حجيت دارد، همين مقدار براي مدعا
كاف است. در بيان اول: م فرمايند اين «لعلهم يحذرون»  همانطوري كه قبلا بيان كرديم ‐ لعل يدل عل الشك و الاحتمال –
آن معناي  را كه مشهور براي  لعل كرده اند ( دلالت بر محبوبيت  مدخول خودش دارد)  فرمودند موضوع له اش اين نيست،
فرمايند:  احتمال حذر در جاي به احتمال اين كه بترسند. م ه موضوع له لعل همين احتمال است،  لعلهم يحذرون يعنبل

است كه انذار حجيت داشته باشد؛ براي اينه اگر انذار حجيت نداشت، اگر منذر انذار كرد و ما فرض را بر اين قرار بدهيم كه
اين انذارحجيت ندارد، اينجا وجه وجود ندارد براي حذر؛  اينجا اگر منذر انذار كرد اگر ما احتمال بدهيم بعد از اينه م گوييم

حجيت ندارد، احتمال م دهيم كه آيا در مخالفت با اين منذر عقاب در كار است يا عقاب در كار نيست، قاعده قبح عقاب بلا
بيان جاري م شود. اگر  گفتيم انذار حجيت دارد خود انذار م شود بيان. عقاب، عقاب بلا بيان نم شود. اما اگر فرض

كرديم كه اين عقاب اين انذار حجيت ندارد اينجا شارع اگر بخواهد ملف را بر مخالفت با اين انذار عقاب كند از قبيل عقاب بلا
بيان م شود. پس احتمال حذر خودش كاشف از حجيت انذار است؛ اين حذر را مرحوم اصفهان حذر از عقاب معنا م كند،
يعن احتمال اين كه بوييم اين تحذر پيدا كند از عقاب اخروي، احتمال حذر احتمال حذر از عقاب است.  پس معلوم م شود

انذار منذر حجيت دارد  چون اگر حجيت نداشت اينجا وجه براي عقاب نيست و م شود از موارد عقاب بلا بيان. اين بيان
اول، طبق اين بيان اول انذار حجيت دارد.

بيان دوم:

انذار متقوم بر تخويف است، انذار كه در مقابل تبشير است، انذار مقومش اين است كه يك حرف بزند كه ديري در خوف قرار
بيرد. م فرمايند حالاي كه انذار متقوم به تخويف است و بدون تخويف انذار صدق نم كند، اين معناييش اين است كه پس

انذار حجيت دارد؛ چون اگر انذار حجيت نداشته باشد تخويف نيست . اگر تخويف نباشد انذار نيست، اگر انذار باشد بايد
تخويف باشد ، اگر تخويف باشد بايد انذار حجت باشد. پس بيان دومشان اين است كه معنا و حقيقت انذار متقوم بر تخويف
است  و تخويف در جاي است كه انذار حجيت داشته باشد. و م فرمايند اگر ما گفتيم انذار حجيت دارد همين كاف است!

كاف است براي اينه ما بوييم خبر واحد حجت. وقت منذر م آيد بعنوان انه منذر حرف را م زند، آيه م فرمايد اين انذار
حجت؛ آيه م فرمايد انذار منذر حجيت دارد ‐ سوا افاد العلم يا لم يفيد العلم ‐ از راه حجيت انذار ما م توانيم به مدعا برسيم.

فرمايش مرحوم اصفهان هم در وجه اول و هم در وجه دوم مبتن است بر اين كه متعلق حذر  و تحذر عقاب اخروي باشد،
 لعلهم يحذرون يعن يحذرون از عقاب اخروي؛ آن وقت طبق اين بيان هم وجه اول درست است (قاعده قبح عقاب بلا بيان) و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 هم وجه دوم طبق اين بيان. اما اگر كس حرف مرحوم آخوند را بزند، مرحوم آخوند فرمودند اين «لعلهم يحذرون» احتمال دارد
كه مراد از حذر، حذر از فوت مصلحت يا وقوع در مفسده باشد؛ مرحوم آخوند كه كلامشان را قبلا بيان كرديم، فرمودند: يك
از دست تان م رود، اگر نماز نخوانيد يك مصلحت از دستتان م ه يك مصلحتاحتمال وجود دارد ما در اينجا حذر از اين

رود و از اين بترسيد.  اگر شراب بخوريد در يك مفسده ي واقع م شويد و از اين بترسيد، اصلا كاري به عقاب اخروي ندارد.
 اگر اين را بوييم، بيان اول و دوم مرحوم اصفهان كاملا ساقط م شود. اما حالا اگر بپرسيد كه واقعا در ميان اين دو احتمال

كدام ي از اين دو احتمال درست هست!  در جواب عرض م كنيم احتمال مرحوم اصفهان درست است؛ اصلا وقت آيه
شريفه در آن زمان نازل شده است،  مردم از «لعلهم يحذرون» چه م فهميدند؟

دهيم، يا در مفسده واقع م مصلحت را از دست م بود كه در ذهنش خطور كند «لعلهم يحذرون» يعن آيا در ميان مردم كس
شويم، يا نه آنچه كه متبادر به ذهن مردم هست حذر از عقاب است. روشن است كه متبادر همين است، «لعلهم يحذرون» يعن

بترسند از مخالفت با خدا و بترسند از عقاب خداوند. بنابر اين، اين اشال را نم شود بر مرحوم اصفهان وارد كرد. اما اشال
دوم بر مرحوم اصفهان اين است: اينه شما م گوييد اگر انذار منذر حجت نباشد، قاعده قبح عقاب بلا بيان جريان دارد،  نه
اينجا جاي قاعده قبح عقاب بلا بيان نيست؛ اينجا از باب اين است كه شبهه شبهه ي حميه قبل الفحص است و احتياط درش

لازم است. توضيح مطلب: الان يك منذري م آيد م گويد اين واجب است ، يك منذري به شما م گويد اين عمل واجب است،
حالا اگر گفتيم اين انذار حجيت ندارد آيا م .شود مدعاي مرحوم اصفهان ندارد كه م ر بحثاگر  گفتيم اين انذار حجت دي

توانيم بلا فاصله بوييم انذار حجيت ندارد شما اين عمل را انجام بده! يعن مخالفت كن با حرف منذر، منذر اگر گفته واجب
ل مگوييم انذار حجيت ندارد. مستش چون م انجام بده توان است  شما ترك كن و اگر گفته حرام است انجام بده، م
گويد اينجا جاي قاعده قبح عقاب بلا بيان نيست كه شما مرحوم اصفهان م گوييد؛ شما اصفهان فرموديد اگر گفتيم انذار

حجيت ندارد پس ما بيان نداريم، اگر بيان نداريم پس بر مخالفت انذار عقاب نيست چون اگر عقاب بشود، م شود عقاب بلا
بيان! مستشل م گويد اين از موارد شبهه ي حميه ي قبل الفحص است و شبهه ي حميه قبل الفحص به اتفاق همه

اصوليين درش احتياط لازم است.

الان اگر يك فقيه احتمال داد يك عمل حرام باشد، اين بايد برود فحص بند، ببيند آيا بيان پيدا م كند يا بيان پيدا نم كند!
اگر بعد از فحص بيان پيدا نرد آن وقت م تواند برائت جاري كند اما تا قبل الفحص بايد احتياط جاري كند . اين اشال بر
ال اول از مرحوم اصفهانال واردي نيست؛ همانطوري كه در  اشال هم اششده است، به نظر ما اين اش مرحوم اصفهان
دفاع كرديم ، اين اشال دوم هم اشال واردي نيست؛ براي اينه مفروض كلام اين است كه غير از اين انذار منذر يقين داريم
چيز ديري وجود ندارد. مسئله ي فحص در شبهات حميه در جاي است كه احتمال بدهيم بعد از فحص به يك بيان برسيم.

اما الان فرض كلام مرحوم اصفهان اين است كه يك منذري آمده گفته هذا واجب.  و ما فرض گرفتيم كه اين انذار حجيت
ندارد ، اگر اين باشد دير يقين داريم غير از اين انذار منذر هم هيچ چيز ديري وجود ندارد، اينجا ملف م تواند مخالفت كند

و اگر مخالفت هم كرد عقاب وجود ندارد چون م شود عقاب بلا بيان. فرض اصلا در جاي است كه غير از اين انذار منذر
چيز ديري در اينجا وجود ندارد. اين دو اشال بود كه بر مرحوم اصفهان وارد شده است و عرض كرديم هيچ كدام ي از

اين دو اشال بر مرحوم اصفهان وارد نيست.

تحقيق حضرت استاد:

ما در همين جا  م خواهيم تحقيق  خودم را در مطلب  عرض كنم (چون در آيه شريفه يك نته ي ديري را هم برخ از برزگان
فرموده است كه آن را هم بيان م كنيم ). م خواهيم از آيه شريفه حجيت خبر واحد را  استفاده كنيم؛ تا حالا بحث هاي كه
قدما م كردند اين بود كه بياييم از آيه وجوب حذر را استفاده كنيم؛ شما ديديد مرحوم آخوند در كفايه سه راه به تبع مرحوم



شيخ ذكر كردند كه از آيه وجوب ترسيدن را درست كنيم بعد بوييم وجوب ترسيدن در جاي است كه خبر حجيت داشته باشد؛
اگر حجيت نداشته باشد، خبر معتبر نباشد ترسيدن معنا ندارد. آنهاي كه م خواهند از آيه شريفه حجيت خبر واحد را استفاده

گويند تحذر نفسان گويند تحذر از عقاب است و تحذر را هم م يه كردند و تحذر را هم مكنند عمدتا روي وجوب تحذر ت
نيست، يك خوف قلب باشد، تحذر عمل خارج است. تحذر عمل خارج اين است اگر منذر گفته نماز بخوانيد،  نماز بخوانيد

شما ، اگر گفته خمر حرام است ترك كن شرب خمر را.  مرحوم نائين و مرحوم آقاي خوئ (قدسرهما) از كسان هستند كه
محم م فرمايند اين آيه شريفه دلالت بر حجيت خبر واحد دارد. و در اين معنا مشترك هستند كه بايد از آيه وجوب حذر را
استفاده كنيم، وجوب تحذر هم مراد تحذر از عقاب است، مراد تحذر خوف قلب فقط هم نيست ، تحذر عمل خارج است.

راه را كه  ما م خواهيم ط كنيم در اين راه فرق نم كند كه «لعل» اصلا به چه معناي باشد! «لعل» آيا بمعناي مشهور
است كه  مجازا در محبوبيت استعمال شده است؛  بمعناي احتمال است كه مرحوم اصفهان  فرمودند . يحذرون را ازش

وجوب استفاده كنيم، وجوب استفاده نشود، يحذرون مراد حذر از عقاب باشد، يا مراد حذر آن معناي كه آخوند كرده كه وقوع
در مفسده و فوت مصلحت باشد. و همچنين اين راه  را كه ما م خواهيم الان بيان كنيم فرق نميند كه بوييم يحذرون فايده

منحصره انذار است، چون برخ گفته اند كه اگر آيه بخواهد دلالت بر حجيت خبر واحد كند بايد بوييم اين يحذرون فايده
منحصره است. به هيچدام  اينها در اين راه كه ما م خواهيم بيان كنيم نيازي نداريم؛ ما م خواهيم اين را عرض كنيم: اگر
در آيه «لعلهم يحذرون»  نبود اصلا،  آيه م فرمود:  «فلو لا نفر من كل فرقه منهم طايفه ليتفقهوا ف الدين و لينذروا قومهم اذا

رجعوا اليهم » همين مقدار؛ اگر اين «لعلهم يحذرون» اصلا نبود در آيه شريفه كه اين همه دعواها و احتمالات و  بحثها بيشتر
روي همين «لعلهم يحذرون» است .ما م گوييم خود « لينذروا» آيا آيه م فرمايد كه وقت تفقه كرديد برويد انذار كنيد؟ خود

لينذروا اطلاق دارد، آيه م گويد شما بايد انذار كنيد م خواهد انذارتان مفيد علم باشد يا نباشد؛ شما انذار كنيد ما حجيت
ينذروا را از خود آيه م توانيم استفاده كنيم. مرحوم اصفهان حجيت ينذروا را از احتمال تحذر يا از معناي تخويف استفاده

كردند ما عرض م كنيم نيازي به اين بيان ها نيست؛ آيه م گويد «لينذروا» يعن شما اگر تفقه كرديد بايد انذار كنيد. 

پس انذار ماموربه و غايت براي تفقه است، نفر واجب است تفقه واجب است،  انذار واجب است از وجوب انذار حجيت انذار
را استفاده م كنيم، آن هم حجيت انذار مطلقا؛ م خواهد افاده علم كند م خواهد نند. كجاي آيه دارد «لينذروا» آنجاي كه
قول شما براي قوم شما مفيد علم باشد، ندارد اين را ؛ آيه م فرمايد:« لينذروا ». پس به نظر ما  بهترين، ساده ترين و روشن
ترين بيان و از آيه هم اين مدعا به خوب استفاده ميشود كه خبر و احد حجيت دارد.  ما اگر از آيه نبا نتوانستيم استفاده كنيم

حجيت خبر واحد  را از اين آيه شريفه حجيت خبر واحد را استفاده م كنيم. اين عرض را كه ما داريم يك مقداري در آن تامل
بفرماييد، يك بيان ديري هم كه آن هم م آيد روي «لعلهم يحذرون» فايده منحصر باشد، يا نباشد  آقايان فر كنند چون در

كلمات نيست اين مطلب و قبل از اينه من اصلا نظريه مرحوم اصفهان را هم ببينم به اين مطلب رسيده بودم و فر م كردم
مرحوم اصفهان هم ابتدا م خواهند همين را بفرمايند اما ديدم حجيت انذار را م خواهند از «لعلهم يحذرون» استفاده كنند ما

در اين استدلال مان نيازي به  «لعلهم يحذرون» اصلا نداريم از خود «لينذروا» تمام مطلب را استفاده م كنيم . 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122

