
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۰۱ بهمن ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 53 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

.در بحث امروز بنا بود كلام مرحوم محقق اصفهان را عرض كنيم؛ اما ديديم مناسبتر اين است که قبل از ورود به كلام
اصفهان، ببينيم اشال كه مرحوم آخوند به وجه دوم و سوم وارد كردند و در نتيجه آن دو را از قابليت استدلال در مانحن فيه

ساقط كردند، آيا وارد است يا نه؟ مرحوم محقق نائين و به تبع ايشان مرحوم محقق خوئ (اعل اله مقامهما) قائل هستند که به
اين آيه شريفه متوان براي مدعا استدلال كرد؛ و حت دلالت آيه نفر را از دلالت آيهي نبا اظهر ميدانند. در مقابل، بزرگان مثل

ري قائل هستند اين آيه شريفه دلالت بر مدعا ندارد. بايد ببينيم مرحوم نائينمرحوم آخوند، مرحوم شيخ، مرحوم امام و جمع دي
از اشال كه مرحوم آخوند بر وجه دوم و سوم وارد كرد، چه جواب دارند؟. خلاصهي اشال اين بود كه ما در اين آيه

نمتوانيم بوييم فائدهي منحصر انذار عبارتست از حذر به نحو مطلق؛ چه علم پيدا كنند و چه علم پيدا ننند. بله ممن است
فايده مترتب بر انذار، وجوب تحذر عند حصول العلم باشد؛ و براي بيان اين مطلب فرمودند اساساً اين آيه شريفه در مقام بيان

وجوب نفر است و در مقام بيان وجوب حذر نيست، تا ما اطلاقگيري كنيم. اين اشال مرحوم آخوند بود.

پاسخ مرحوم نائين از اشال مرحوم آخوند

مرحوم نائين براي اينه اصل مدعايشان را كه اثبات حجيت خبر واحد از اين آيه است را اثبات كنند، چند مقدمه ذكر كردهاند.
و در ي از مقدمات مفرمايد با اين مطلب، اشال مرحوم آخوند دفع مشود. ايشان فرموده است در آيه شريفه، عبارات «
لّيتَفَقَّهوا۟ لينذِروا۟ ـ يحذَرونَ» به نحو عام استغراق هستند و نه عام مجموع. آيه نمگويد از هر قوم طايفهاي به صورت

مجموع بلند شوند بروند تفقه كنند و بعد هم كه بر مگردند دسته جمع و من حيث المجموع بيايند انذار كنند؛ بله مراد در آيه
به نحو عام استغراق است؛ يعن ليتفقّهوا كل واحد واحد من النافرين ت ت کسان که به مدينه کوچ مکنند هركدام بايد
انذار كنند. فرق اين دو آن است که اگر گفتيم به نحو عام مجموع برگشتند خودشان بيايند مستقلا تفقه كنند و وقت مستقلا

است، اگر گروه بروند و گروه بيايند انذار كنند، اين مفيد علم است؛ اگر ده نفر از يك شهري به مدينه بروند و بعد باهم بيايند
است، و ت را باهم بيان كنند، اينجا عادتاً مفيد علم است؛ اما اگر گفتيم عام استغراق در مسجد مردم را جمع كنند و مطلب
ت بروند براي علم، وقت برگشتند يا باهم بر مگردند و يا جدا جدا، هر کدام هر کس را ديد انذار کند، دير در اينجا عادتاً

مفيد علم نيست.

در تاييد مرحوم محقق نائين کلام مرحوم محقق خوي بررس

مرحوم نائين فقط صرفاً ادعا مکنند و دليل بر اين مدعايشان نياورده اند؛ گويا اين را به وضوحش واگذار كردند. اما شايد
بشود چند نته از کلام مرحوم آقاي خوئ در كتابمصباح الاصول استفاده كرد. نتهي اول فرمودهاند: تقابل جمع با جمع ظهور

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


َلا مَلجراو موسءوا۟ بِرحسٱمو قافرٱلْم َلا مدِيياو موهلُوا۟ ۇجفرمودند در آيهي شريفه (فَٱغْس در توزيع دارد؛ مثلا
ٱلْعبين)معناي «فاغسلوا» اين نيست كه مجموعاً بيايد مجموع را بشوي؛ نه، هر كس وجه خودش را بشويد. ظهور در كل و
احد واحد دارد. «فاغسلوا وجوهم» يعن أن يغسل كل واحد وجهه ويده لا أن يغسل المجموع وجه المجموع. در پرانتز اين

مطلب را عرض كنم؛ هرچند ارتباط به بحث ندارد. يك وقت در ي از اين نوشتهها مديديم كه ي از نويسندگان براي اينه
بويد اجتهاد شوراي درست است ـ همين نتهاي كه اين روزها مقداري سر زبانها افتاده است. ـ گفته بود: ي از ادلهاي جواز

تقليد و حجيت قول مجتهد آيه شريفه (فَاسـلُوا۟ اهل ٱلذِّكرِ ان كنتُم  تَعلَمونَ)است؛ و گفته بود اين آيه اطلاق دارد؛ چه شما
برويد از يك نفر از اهل ذكر سؤال كنيد، چه برويد از يك شورا و مجموعه سؤال كنيد. پس، آيه مگويد مانع ندارد؛ اگر مجموع

نشستند، فتواي دادند، اين مانع ندارد.

حالا با غمض نظر از اينه فتواي شوراي يك تعبيري است كه در آن تضاد وجود دارد. مقوم فتوا استنباط شخص مجتهد
است؛ ماهيت فتوا يعن آنچه را كه يك نفر در اثر استنباط شخص خودش متواند درك كند؛ و اين اصلا قابليت شوراي بودن را

ندارد. ما نمخواهيم وارد اين بحث شويم، اما انصاف اين است كه از كجاي آيه مشود چنين چيزي را استفاده كرد؟ فقيه كم
نظير شيعه مرحوم آقاي خوئ (قدس سره) مفرمايد: تقابل جمع با جمع ظهور در توزيع دارد. كلمات فقهاي دير هم وجود
دارد. بنابراين، تا اينجا معلوم شد كه آيه ظهور در عام مجموع ندارد؛ که اگر ظهور در عام مجموع داشت، حرف مرحوم

آخوند درست بود؛ اما آيه ظهور در عام استغراق دارد؛ عام استغراق هم مگويد اگر يك نفر هم گفت بايد تحذر داشته باشند؛
که از قول ي نفر علم حاصل نمشود. باز خود مرحوم آقاي خوئ غير از اين مطلب، چند نتهي دير هم اضافهي بر فرمايش

مرحوم نائين دارند. اولين نته كه ديروز هم در بحث بعض از آقايان اشاره كردند، اين است كه اگر كس مثل مرحوم آخوند
بويد كه خداوند در اين آيه شريفه فقط در مقام بيان وجوب نفر است و در مقام بيان وجوب تحذر نيست تا بوييم اطلاق دارد،

باز اين حرف هم باطل است. ما اگر شك كنيم كه در مقام بيان وجوب تحذر هست يا نه؟

اصل اين است كه متلم از اين جهت هم در مقام بيان هست. ما ديروز از مرحوم آخوند دفاع كرديم و گفتيم اصلا نوبت به شكّ
نمرسد. مگوييم يقين داريم متلم در اينجا در مقام بيان وجوب نفر است. همين اندازه مخواهد بويد يك عده بروند مدينه؛
«لعلهم يحذرون» را گفتيم مثل «لعلهم يتقون» است؛ همانطور كه در «كتب عليم الصيام» شارع در مقام بيان اصل تشريع
صوم، اصل وجوب صوم است؛ حالا نمتوانيم بوييم اصلا در مقام بيان اين است كه تقوا حاصل بشود تا بوييم «لعلهم يا
لعلم يتقون» اطلاق دارد. همهي موارد تقوا را مگيرد؛ اما ممن است كس به ما بويد اينها را نمشود مقايسه كرد. در آيه
صوم مطلب اينطور هست، اما در اينجا براي ما چنين يقين نيست؛ و شك داريم كه متلم علاوه بر اينه در مقام وجوب نفر

شود. يعناست، در مقام بيان وجوب حذر هم هست يا نيست؟ اصل اين است كه در مقام بيان هست. و اين مطلب تقويت م
اگر نوبت به شك رسيد، مگوييم بله، وقت شك كرديد، متلم از اين جهت هم در مقام بيان است يا نه؛ اصل عقلاي داريم؛

أصالة كونه ف مقام البيان.

بيان مرحوم امام خمين

نتهاي را نيز از كلمات مرحوم امام عرض كنم. در بعض از مباحث فقه، ايشان تصريح كردند به اينه اگر كس بويد براي
اينه متلم در مقام بيان باشد، بايد احراز قطع داشته باشيم؛ الان هم نسبت به اينه آيا در تحذر، در مقام بيان است يا نه،

احراز قطع نداريم؛ در حال که براي مقام بيان، بايد احراز قطع داشته باشيم. يعن هرجا يقين كرديم که در مقام بيان است، به
اطلاق تمسك مكنيم. يك مقدار دقيقتر اگر بخواهيم حرف بزنيم، مگوييم در باب شروط، اگر مشروط بخواهد محقق شود، بايد

شرط را احراز كنيم. حالا اينجا هم بوييم شرط تمسك به اطلاق اين است كه متلم در مقام بيان باشد؛ تا شرط احراز نشود،
مشروط هم نمآيد. احرازش هم بايد به نحو احراز قطع باشد؛ يعن به تحقق شرط قطع پيدا كند تا بعد مشروط محقق شود. اين

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=171
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


خوب تهي خيلخواهم آقايان در ذهنشان بسپارند؛ نته را ماست. بيشتر اين ن را در جواب بيان فرمودند، و مطلب درست
است؛ همين مقدار كه ظاهر حال متلم اين است كه در مقام بيان است، كاف است؛ قطع لازم نيست داشته باشيم. آن وقت در
مانحن فيه هم مگوييم شكّ مكنيم «لعلهم يحذرون» در مقام بيان است يا نه، ظهور در اين دارد که در مقام بيان است؛ و مثل
«لعلّم تتّقون» نيست. پس، خلاصه حرف اين شد که مرحوم آخوند فرمود در اين آيه، خداوند در مقام وجوب نفر است، و در
مقام بيان غايتيت الحذر نيست. در جواب مگوييم: نه، در مقام غايتيت الحذر هم هست؛ اصالة كون المتلم ف مقام البيان را

جاري مكنيم؛ مر آن که كس بويد يقين دارد که آيه فقط در مقام بيان وجوب نفر است. آن وقت اين بيان و اشال به آخوند
را تقويت مكنيم که چطور مشود که آيه فقط در مقام بيان وجوب نفر است، اما تفقه نه؟ «لينذروا» نيز قطعاً در مقام بيان

است؛ همه اينها از اول آيه تا اينجا در مقام بيان است؛ به «لعلّهم يحذرون» كه رسيديم، آنجا هم بوييم در مقام بيان است. پس،
اين مطلب آخوند هم مورد مناقشه واقع مشود.

بررس اطلاق انذار در آيه شريفه

مطلب دير اين است كه آيا انذار اطلاق دارد يا نه؟ يعن آيا منذِر فقط در جاي كه بداند منذَر عمل مكند، متواند انذار كند يا
نه، منذر مطلقاً بايد انذار كند؟ به نظر، «لينذروا» اطلاق دارد، يعن سواء حصل العلم للمنذَر أم لم يحصل العلم للمنذر ؛ براي

منذِر فرق نمكند و انذار براي او واجب است؛ مخواهد از انذار منذِر براي منذَر علم حاصل شود يا نه. اگر گفتيم انذار اطلاق
دارد، تحذّر را هم بايد بوييم اطلاق دارد؛ يعن همانطور كه او بايد انذار كند، سواء افاد العلم للمنذَر أم لم يفد ، تحذّر هم براي
منذر و اجب است، چه علم پيدا كند و چه علم پيدا نند؛ كه اين تقريباً همان تميل بود كه در اشال قبل بيان کرديم. گفتيم تا

قبل از «لعلّهم يحذرون» چطور اطلاق دارد و در مقام بيان است؟ اما به «يحذرون» كه مرسيد مگوييد در مقام بيان نيست و
اطلاق ندارد؟! پس، همانطور كه «لينذروا» اطلاق دارد، تحذر را هم بايد بوييم اطلاق دارد. اما عمده اين است كه ما وجوب
تحذر را از كجا متوانيم اثبات كنيم؟ ي از كسان كه نظريه مرحوم اصفهان را در عصر خودش تاييد كرده، مرحوم محقق
عراق است؛ با اينه محقق اصفهان معناي بر خلاف مشهور بيان كردند؛ مرحوم محقق عراق هم همين نظر را دارند. رجوع

کنيد به صفحهي 185 از جلد 3 حاشيهي فوائد الاصول. فردا ان شاء اله اين نظر را تميل مكنيم. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=171
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122

