
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۱۲ بهمن ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 69 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته، نظریهی امام خمین(قدّسسره) در تحلیل حقیقت واجب کفای و تمیل آن توسط آیتاله فاضل لنران(ره) را
تبیین کردیم. امام ابتدا نشان مدهد که واجب کفای ی صورت ثبوت واحد ندارد، بله چند صورت متمایز دارد: ۱) طبیعت
مأموربه غیرقابل ترار (مانند قتل مرتد، قتل ساب النب، دفن ی میت)؛ ۲) طبیعت قابل ترار است ول مطلوب، ی فرد از
طبیعت است و زائد مبغوض است؛ ۳) طبیعت قابل ترار است و مطلوب، ی فرد است و زائد نه مطلوب است نه مبغوض؛

۴) طبیعت قابل ترار است و مطلوب، صرف وجودِ طبیعت است. امام نشان مدهد که تعلّق وجوب به «جمیع الملّفین»
بهطور استغراق، در سه صورت اول یا ممتنع است (بهخاطر عدم امان انبعاث جمع) یا مستلزم بعث به مبغوض و

غیرمطلوب است و در صورت چهارم نیز واجب کفای را عملا به واجب عین تبدیل مکند. سپس مبنای «صرف وجود
الملّف» را که در کلمات محقق نائین و آقای خوی آمده، در برخ صور ناتمام مداند و بهجای آن، از تعلّق تلیف به «فرد

من الملّفین» (گاه بشرط لا، گاه لابشرط) و امان تخییر در ناحیهی ملَّف دفاع مکند، همانند تخییر در ملَّفبه. با این حال،
در بعض صور، جمع میان «صرف وجود الطبیعة» و «صرف وجود الملّف» را نیز ممن مداند. مرحوم آیتاله فاضل

لنران بر همین تقسیم تأکید مکند و نتیجه مگیرد که واجبات کفای به ی صورت قابل تحلیل نیستند. او سه قسم عمده را
برمشمرد و دو محور تحلیل را معتبر مداند: تفاوت عین و کفای یا در ملَّف (وجود سارٍ در عین در برابر صرفالوجود در
کفای) یا در ملَّفبه (دخالت یا عدم دخالت مباشرت، بهمبنای محقق بروجردی). در اقسام اول و دوم، هر دو مبنای «صرف

وجود الملّف» و نیز تحلیل آیتاله بروجردی را عقلائیاً ناتمام دانسته و راهحل را یا در تخییر در ملَّف (مانند واجب تخییری) و
یا در وجوب مشروط به عدم صدور از غیر مداند، و تنها در قسم سوم، امان پیادهسازی «صرف الوجود» را در ملَّف و
ملَّفبه مپذیرد. حاصل نهای آن است که واجب کفای سنخ واحدی از وجوب نیست و هر صورت، تحلیل خاص خود را

مطلبد.

در اقسام واجب کفای رانه فاضل لنتحقیق مرحوم آیتال
دست نبودن واجبات کفایاصل مبنا: ی

مرحوم آیتاله فاضل لنران رحمهالهعلیه در أصول فقه شیعة[1] تصریح مکنند که واجبات کفای ثبوتاً به ی صورت
بازگشت نمکند و نمتوان همهی آنها را با ی تحلیل واحد تفسیر کرد. ایشان مفرمایند:

تحقيق در مسئله اين است كه ما دليل بر ينواخت بودن همۀ اقسام واجب كفائ نداريم. بله ممن است بعض را از طريق و
بعض دير را از طريق دير حل كنيم. اين معنا اگرچه ابتداء بعيد به نظر مآيد، ول مقتضاى تحقيق اين است كه تصوير

واجبات كفائ به يك صورت نيست. ما وقت اقسام واجب كفائ را در نظر مگيريم ملاحظه مكنيم كه واجبات كفائ به سه
قسم تصوير مشود.

سپس این سه قسم را چنین ترسیم منمایند:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


‐ قسم اول: طبیعتِ مأموربه در آن بیش از ی مصداق در خارج ندارد.
‐ قسم دوم: طبیعت مأموربه مصادیق متعدد دارد، ول آنچه محصل غرض مولاست، ی مصداق خاص از آن است.

‐ قسم سوم: طبیعت مأموربه مصادیق متعدد دارد و آنچه محصل غرض مولاست، صرف الوجودِ طبیعت است، نه فرد معین.

در ادامه، دو مبنای ثبوت مهم در حقیقت واجب کفای را کامل بررس مکنند:
1- اختلاف عین و کفای در ملّف: در واجب عین، ملّف «وجود سارى ملف» است. در واجب کفای، «صرف الوجود

ملف».
2- اختلاف در ملّفبه: در واجب عین، ملَّفبه مقید به مباشرت شخصِ ملّف است. در واجب کفای، چنین قیدی در

ملَّفبه اخذ نشده است (مبنای آیتاله بروجردی).

ایشان نشان مدهند که این دو مبنا در قسم اول و دوم، قابل التزام نیست و فقط در قسم سوم، مبنای اول (صرف الوجود
ملف) قابلیت تطبیق دارد.

قسم اول: طبیعتِ غیرقابل ترار
در قسم اول، طبیعتِ مأموربه تنها ی مصداق خارج دارد، مانند دفن میت در فرض که فقط ی دفن متصور است، و

روشنتر از آن، قتل ساب النب صلالهعلیهوآله:

قسم اول: طبيعت كه به عنوان مأمور به قرار گرفته بيش از يك مصداق نداشته باشد. مثلا طبيعت دفن ميت متعلق حم قرار
مگيرد ول اين طبيعت داراى يك مصداق است و قابل ترار نيست. مثال روشنتر آن مسألۀ «سب النب صل اله عليه و آله»

است… قتل شخص سبكننده، به عنوان يك طبيعت و ماهيت متعلق حم قرار گرفته اما در مورد شخص سبكننده، بيش از
يك مصداق تصور نمشود و با تحقّق قتل او، موضوع منتف مشود.

در این قسم، مرحوم آیتاله فاضل دو مبنای ثبوت باقیمانده را به دقت ارزیاب مکند:
نقد مبنای «صرف الوجود ملف»

مبنای نخست آن بود که ملّف در واجب عين «وجود سارى ملّف» و در واجب كفائ «صرف الوجود ملّف» باشد. ایشان
در رد این مبنا مفرمایند:

«صرف الوجود ملّف» هم با ملّف واحد سازگار است و هم با ملّف متعدد و هم با جميع ملّفين. آيا مولاي كه غرضش از
بعث و تليف، عبارت از انبعاث و تحت تأثير قرار گرفتن ملّف است چونه ممن است بخاطر طبيعت كه بيش از يك مصداق
ندارد و قابل تعدّد نيست و با يك يا چند ملّف معدود قابل تحقّق است، جميع ملّفين را بعث و تحريك كند؟ چنين چيزى از نظر

عقلاء غير قابل قبول است.

یعن در موردی که طبیعت فقط یبار تحقق دارد، تحریك همان به سمت طبیعت که از بیش از ی نفر قابل صدور نیست، لغو
و خلافِ سیرهی عقلاء است.

نقد مبنای محقق بروجردی (مباشرت/عدم مباشرت)
در مبنای دوم، گفته مشد: در واجب عین، ملَّفبه مقید به مباشرتِ خودِ ملّف است. در واجب کفای، ملَّفبه چنین قیدی

ندارد و با فعل دیری نیز حاصل مشود. محقق لنران در قسم اول مفرمایند:



از اينجا پاسخ احتمال دوم هم معلوم مشود... مگوييم: قبول كرديم كه ملّف به در واجب كفائ مقيد به قيد مباشرت نبوده و
با عمل ديران هم تحقّق پيدا مكند ول در عين حال چه مناسبت دارد كه همۀ ملّفين براى انجام آن بعث و تحريك شوند؟ آيا

صحيح است كه همۀ ملّفين را به كشتن يك نفر تحريك كنند؟ اين مسألهاى است كه عقلاء نمپذيرند.

پس نه مبنای «صرف الوجود ملف» و نه مبنای «مباشرت/عدم مباشرت» در قسم اول قابل التزام نیست.

دو راه حل معقول در قسم اول
مرحوم آیتاله فاضل برای حل این قسم، دو راه پیشنهاد مکند:

راه اول: تشبیه به واجب تخییری در ناحیهی ملّف
ری ترجیح ذاتبر دی برای تحصیل غرض وجود دارد که هیچی در واجب تخییری، غرض مولا واحد است و راههای مختلف

ندارد، مانند خصال کفاره. مولا مگوید: «أطعم أو صم»، و عبد در مقام امتثال مخیر است. ایشان مفرمایند:

راه اول: راه است كه در ارتباط با واجب تخييرى مطرح كرديم… در مسائل عقلائيه هم همينطور است… اما عبد در مقام
امتثال مخير است و به تعبير ما: واجب، واجب تخييرى است. نظير همين حرف را در ارتباط با واجب كفائ نيز مطرح

آيا چه كس كرده به قتل برسد ول ه عليه و آله را سبال كه پيامبر صل خواهد كسكنيم… در ما نحن فيه شارع مقدس مم
او را به قتل برساند؟ شارع ملاحظه مكند كه همۀ ملّفين در اين زمينه يسانند و ترجيح در كار نيست، لذا مگويد: «ي از
شما ملّفين اين كار را انجام دهيد» پس تليف، متعلّق به همۀ ملّفين است ول نوع تخيير در ارتباط با ملّف مطرح است كه

به سنخ خاص با كلمۀ «أو» و امثال آن تحقق پيدا مكند.

در این تحلیل، سنخ خاص از وجوب بهوجود مآید که شبیه واجب تخییری است، با این تفاوت که در تخییری، تخییر در
ملَّفبه است و در کفای این قسم، تخییر در ملّف.

راه دوم: اطلاق در عین و تقیید در کفای (مبنای آخوند)
راه دوم، مبتن بر کلام محقق خراسان است که تفاوت عین و کفای را در اطلاق و تقیید وجوب مدید:

راه دوم: فرق بين واجب عين و واجب كفائ را تقييد در ارتباط با تليف بدانيم. همان حرف كه مرحوم آخوند مطرح كرده…
بوييم معناى «أقيموا الصلاة» اين است كه همه ملّفند صلاة را اقامه كنند و اين تليف داراى اطلاق است يعن خواه ديرى

صلاة را انجام داده باشد يا انجام نداده باشد. اما در واجب كفائ يك قيد وجود دارد. دفن ميت واجب است، مشروط به اين كه
ديرى دفن را در خارج انجام نداده باشد، ول اگر ديرى انجام داد، دير كس ملّف نيست، زيرا قيد و شرط آن حاصل

نيست. اين راه هم قابل قبول است هرچند راه قبل بهتر است.

بنابراین، در قسم اول، دو مبنای مشهور (صرف الوجود ملف و مباشرت) کنار گذاشته مشود و دو تحلیل جایزین (تخییر در
ملّف یا وجوب مشروط به عدم فعل غیر) پیشنهاد مگردد.

قسم دوم: طبیعتِ قابل ترار، با کفایتِ ی فرد در تحصیل غرض
در قسم دوم، طبیعت مأموربه مصادیق متعددی دارد، ول تنها ی مصداق محصل غرضِ واجب است. مشهورترین مثال،

صلاة میت است:

كند، يآنچه غرض مولا را تحصيل م كه به عنوان مأمور به قرار گرفته، داراى مصاديق متعدّدى باشد، ول م: طبيعتقسم دو
از مصاديق است… مثلا صلاة بر ميت، امرى است كه تعدّد در وجود آن امان دارد… ول آنچه در ارتباط با ميت مسلمان،



مطلوب مولاست و غرض وجوب مولا به آن تعلّق گرفته، عبارت از «صلاة واحد» است. يعن يك مصداق از طبيعت مأمور به
در حصول غرض مولا كفايت مكند. بله بقيۀ افراد داراى رجحان بوده و مستحب مباشند.

در این قسم نیز آیتاله فاضل (ره) همان دو مبنای باقیمانده را بررس مکند:

نقد مبنای «صرف الوجود ملف»
ایشان مفرماید:

آيا كدام يك از دو احتمال باق مانده در واجب كفائ در اينجا جريان دارد؟ احتمال اول اين بود كه اختلاف واجب عين و
كفائ در ارتباط با ملّف باشد… بر اساس اين احتمال بايد گفت: «از طرف غرض مولا بيش از يك نماز بر ميت نيست و از

طرف صرف الوجود ملّفين را نسبت به آن تحريك كرده است. و صرف الوجود ملّفين هم با ملّف واحد تحقّق پيدا مكند و
هم با ملّف متعدّد و هم با جميع ملّفين. ول اين حرف، عقلاي نيست. عقلاء مگويند: چه معناي دارد كه به خاطر يك نماز بر

ميت ‐ كه يك نفر يا چند نفر معدود متوانند انجام دهند ‐ مولا بيايد همۀ ملّفين را نسبت به آن تحريك كند؟

پس در قسم دوم هم، جعل وجوب بر «صرف الوجود ملّف» در حالکه غرض با ی نفر حاصل است، خلاف سیرهی عقلاء و
لغو است.

نقد مبنای محقق بروجردی در این قسم
محقق لنران مفرماید:

گوييم: درست است كه واجب كفائلّف به باشد… مدر ارتباط با م و كفائ م اين بود كه اختلاف بين واجب عيناحتمال دو
مقيد به مباشرت نبوده و با عمل ديران هم تحقّق پيدا مكند ول در عين حال چه مناسبت دارد كه همۀ ملّفين براى انجام

صلاة بر ميت ‐ كه يك فرد آن محصل غرض مولاست ‐ تحريك شوند؟ اين مسألهاى است كه عقلاء نمپذيرند.

نتیجه آنکه:
پس در اين قسم از واجب كفائ نيز نمتوان هيچيك از دو احتمال باق مانده در واجب كفائ را پذيرفت بله در اينجا نيز

ناچاريم ي از دو راه را كه در مورد قسم اول بيان كرديم مطرح نماييم، زيرا اين قسم هم برگشت به همان قسم اول مكند با
اين تفاوت كه در دفن ميت امان تعدّد وجود نداشت ول در صلاة بر ميت امان تعدّد وجود دارد… .

یعن یا مسئله مانند واجب تخییری در ناحیهی ملّف تحلیل مشود (أحد الملّفین)، یا وجوب برای هر فرد مشروط به عدم
صدور فعل از غیر دانسته مشود.

قسم سوم: طبیعتِ قابل ترار و صرف الوجود طبیعت
در قسم سوم، طبیعت مأموربه مصادیق متعددی دارد و محصل غرض، صرف الوجود طبیعت است؛ به این معنا که:

اگر مأمور به در ضمن يك فرد تحقّق پيدا كرد، همان فرد، محصل غرض مولا باشد و اگر در ضمن ده فرد تحقّق پيدا كرد، همان
ده فرد محصل غرض مولا باشد و اگر در ضمن همۀ افرادش تحقّق پيدا كرد، همۀ افراد در حصول غرض مولا نقش دارند.

مرحوم آیتاله فاضل مفرمایند:
ما اگرچه مثال شرع براى اين قسم از واجب كفائ پيدا نرديم ول تصوير آن را نمتوانيم انار كنيم. بله اگر مثال براى آن

پيدا كرديم ترديدى نخواهيم داشت كه عنوان اين مثال عنوان واجب كفائ خواهد بود.



در این قسم، برخلاف دو قسم قبل، مبنای «صرف الوجود ملّف» قابل پیاده شدن است:
در اينجا متوانيم احتمال اول را پياده كرده بوييم: همانطور كه ملفبه عبارت از «صرف الوجود طبيعت» است، ملّف هم

«صرف الوجود ملّف» است، يعن اگر يك ملّف، به ايجاد يك فرد از افراد طبيعت قيام كرد، هم صرف الوجود طبيعت حاصل
شده و هم صرف الوجود ملّف. و نيز اگر صد فرد از ملّف، به ايجاد صد فرد از افراد طبيعت اقدام كردند، هم صرف الوجود

طبيعت حاصل شده و هم صرف الوجود ملّف. و حت اگر جميع افراد ملّفين به ايجاد جميع افراد طبيعت قيام كنند و هركدام
فردى را انجام دهند، باز هم مانع ندارد.

سپس در جمعبندی مفرمایند:
… واجب كفائ از نظر تصوير بر سه قسم بود:

در قسم اول و دوم آن هيچيك از دو احتمال باق مانده در واجب كفائ جريان نداشت و ما ناچار شديم براى حل اشال آن، راه
ديرى مطرح كنيم… اما در ارتباط با قسم سوم از واجب كفائ، احتمال اول قابل پياده شدن بود. و ما گفتيم: «هيچ بعدى ندارد

كه بعض از اقسام واجب كفائ راه حلّ غير از اقسام دير داشته باشد».

تأثیر مبنای خطابات قانونیه بر تحلیل واجب کفای
امام خمین و مرحوم آیتاله فاضل لنران هر دو نظریهی «خطابات قانونیه» را در باب تلیف پذیرفتهاند. بر این اساس،

تلیف در مقام جعل، «خطاب شخص» به افرادِ خارجیه نیست، بله «حم کل قانون» است که به عنوان نوع، مانند «یا
أیها الذین آمنوا»، تعلّق مگیرد. در این سطح، سخن از «بعثِ شخصِ معین» مطرح نیست، بله صرفِ جعل قانون نسبت به

نوع ملّفین است.

بسیاری از تحلیلهای پیشین در کلمات امام و مرحوم والد ـ و نیز اشالات که بر دیران وارد کردهاند ـ مبتن بر این پیشفرض
بود که تلیف از سنخ «بعث و انبعاثِ شخص» است و متوان در مقام جعل، از امان یا لغویتِ «انبعاث جمیع» یا «انبعاث

بعض» سخن گفت. مثلا در قسم اول واجب کفای (مانند قتل سبالنب یا دفن میت که فقط ی مصداق دارد)، قائلاند که
تحری همهی ملّفین به سوی فعل که فقط یبار در خارج تحقق میابد ممن نیست، و در سایر اقسام، استغراق را یا

مستلزم بعث به مبغوض و غیرمطلوب، یا لغو مدیدند.

اما بر مبنای خطابات قانونیه، در مرحلهی جعل، اصلا پای «ملّفِ شخص» بهعنوانِ رکن تلیف در میان نیست. تلیف به
عنوان نوع تعلّق مگیرد، نه به افراد خارج. از اینرو، سخنگفتن از اینکه «انبعاث همان ممن نیست» یا «انبعاث همان

لغو است» در سطح جعل قانون، ناصحیح است؛ زیرا جعل قانون نسبت به عنوان «مؤمنین» یا «الملّفین» بهخودیِ خود نه
مستلزم انبعاث بالفعل جمیع است و نه متوقف بر آن.

نتیجه آنکه، اگر بخواهیم تحلیل واجب کفای را بر مبنای خطابات قانونیه سامان دهیم، نباید محور بحث را «چون تعلّق
خطاب به افرادِ ملّف» (أحد، مجموع، استغراق، صرف الوجود الملّف) قرار دهیم، بله باید محور را به سمتِ ملَّفبه و

غرضِ مولا منتقل کنیم و واجب کفای را در سطح جعل، بهعنوانِ وجوبِ تحقق طبیعتِ فعل (بهنحو صرفالوجود) تحلیل نماییم،
نه وجوبِ متعلّق به اشخاص به عناوین مختلف.

تفسیر بدیل: واجب کفای بهمثابهی وجوب بر «صرف وجودِ فعل»
بر این مبنا، تفسیر منسجم واجب کفای آن است که حم، به صرفِ وجودِ طبیعتِ فعل تعلّق گرفته است، نه به صرفِ وجودِ

ملّف و نه به استغراقِ ملّفین در مقام جعل. غرضِ شارع با تحقق ی وجود از آن طبیعت در خارج تأمین مشود، بدون آنکه
در خودِ جعل، شخصِ ملّف و نحوۀ دخالت او در غرض، موضوعیتِ مستقل داشته باشد. این تقریر، با آنچه از مجموع کلمات
مرحوم آیتاله بروجردی فهمیده مشود، و نیز با سیرهای که از صاحب جواهر در شمارشِ موارد متعدد واجبات کفای (تجهیز



میت، جهاد، امر به معروف و نه از منر و دهها مورد دیر) استظهار مشود، سازگار است.[2]

در این ناه، واجب کفای در مقام جعل چیزی جز این نیست که «الطبیعةُ واجبةُ التحقیق ف الخارج بنحوِ صرفِ الوجود.»
اینکه در مرحلهی امتثال، این صرفالوجود بهوسیلهی کدام ملّف تحقق یافته، بحث مربوط به مرحلهی امتثال و ثواب و عقاب
است، نه به متن جعل قانون. بر این اساس، سؤالهای از قبیل «ملّف در واجب کفای أحد الملّفین است یا جمیع یا مجموع

من حیث المجموع؟» و «آیا وجوب بر صرف الوجود الملّف رفته است یا بر وجود سارٍ؟» در چارچوب خطابات قانونیه،
دهند. و بهجای آن باید صرفاً به ساختار تعلّقجعل، موضوعیتِ خود را از دست م مربوط به مقام بهعنوان مباحثِ ثبوت

غرض به طبیعتِ فعل و کفایتِ صرفالوجودِ آن در تحصیل غرض توجه کرد.

لیف و نقد مبنای محقق اصفهانری در ارکان تبازن
همانطور که قبلا نیز اشاره شد، محقق اصفهان حقیقتِ تلیف را از سنخ بعث مداند و همانگونه که حرکت را محتاج به

که موضوع لّفبعث؛ 2- مبعوث: م متعلَّق إلیه: فعلقائل است: 1- مبعوث بیند، برای بعث نیز دو رکن اساسم نارکان معی
تلیف است. بر این مبنا همانگونه که در عالم توین، حرکت بدون متحرک و محرک معقول نیست، در عالم تشریع نیز «بعث

بدون مبعوث» (ملّف) معقول نخواهد بود.[3]

شهید صدر نیز، در نقد نظریهای که مگفت در واجب کفای اصلا ملّف در مقام جعل ملحوظ نیست و شارع تنها طبیعتِ فعل
را واجب کرده، اساساً به همین مبنای اصفهان تمس مکند و مگوید: بعث بدون ملّف و ذمهی مشغول، معقول نیست. پس

نمتوان واجب کفای را صرفِ امر به فعل، بدون لحاظ ملّف، تصویر کرد.[4]

در این استدلال، بهویژه با در نظر گرفتن مبنای خطابات قانونیه، دو مناقشهی اساس وجود دارد:

1- قیاسِ تشریع به توین
اینکه در عالم توین، حرکت بدون متحرک و محرک محال است، ملازمهای ندارد با اینکه در عالم تشریع، حتماً در متن جعل،
ملّفِ شخص بهعنوان رکن ضروری لحاظ شود. تشریع، جعل اعتبار نسبت به غرض و طبیعتِ فعل است. اینکه در مرحلهی

امتثال، چه کس فاعل فعل باشد و ذمهی چه کس بالفعل مشغول گردد، امری است در طولِ جعل، نه در مقوم آن.

ان تحقّق غرض شارع با فعل، ولو بلا مباشرتِ انسان2- ام
در پارهای از تالیف، متوان فرض کرد که غرضِ شارع با صرفِ تحقق طبیعتِ فعل، حت به واسطهی دستاهها و اسباب

غیرانسان، حاصل شود. مثلا در تجهیز، کفن و دفن میت، متوان فرض کرد دستاه تمام شرایط شرع را رعایت کند. در
چنین فرض، تحقّق طبیعتِ مأموربه بدون مباشرتِ انسان، امانپذیر است.

این نشان مدهد که حصرِ رکن تشریع در «ملَّفِ شخص» و تعمیم قاعدهی «بعث بدون ملّف محال است» به همهی تالیف،
به این اطلاق قابل دفاع نیست. بنابراین، گزارهای مانند «هر تلیف، بالضروره محتاج به ملّف، ملَّفبه و ملَّفِ معین است»

حداقل در این اطلاق و عموم، محل مناقشه است، و تحلیل واجب کفای صرفاً بر مدارِ ملّف (و نف هر نظریهای که فعل را
محور بداند) بر همین قیاسِ توین و تشریع متفرع است که با مبنای خطابات قانونیه، جای بازنری جدّی دارد.

نظریهی سوم در تحلیل وجوب کفای و نقد شهید صدر
در ادامهی این بحث، شهید صدر رضوانالهتعالعلیه در بحوث ف علم الأصول،[5] ذیل بحث واجب کفای، نظریهی سوم را

در تفسیر وجوب کفای طرح کرده و آن را مردود مشمارد. این نظریه مگوید: وجوب کفای، وجوب است که به ملّفین بنحو
العموم البدل تعلّق گرفته است؛ یعن وجوب بر «أحدهم» رفته است، همانگونه که در «أكرِم عالماً» وجوب بر «أحد العلماء»



بهنحو بدل تعلّق گرفته است. ایشان منویسند:

و اما النظرية الثالثة: الت تفسر الوجوب الفائ بالوجوب المتعلق بالملفين بنحو العموم البدل أي بأحدهم نظير الأمر المتعلق
. …بإكرام عالم بنحو العموم البدل

سپس برای تحلیل این عموم بدل در ناحیهی ملَّف، چنین توضیح مدهد:
فالعموم البدل إنّما يون بافتراض أحد قيدين ف الطبيعة المتعلقة للأمر: إما قيد الأولية بأن يون الواجب مثلا هو العالم الأول،

أو قيد الوحدة.

فإن قيل بالأول ف المقام، و إنّ التليف متعلق بأول الملّفين، كان هذا واضح البطلان، إذ لا ينسجم مع خصائص الوجوب
الفائ الّذي لا يفرق فيه بين الملّف الأول و غيره.

و إن قيل بالثان أي إنّ متعلق الوجوب هو الملّف بقيد الوحدة أي أحدهم كما ف الواجب التخييري أيضاً بناء عل أحد التفاسير
فيه، فهذا أيضاً لا يتم ف المقام و إن كان تاماً ف طرف متعلق الوجوب… .

خلاصهی کلام شهید صدر چنین است:

عموم بدل در ناحیه متعلق و در ناحیه ملف
در طرف متعلَّق (فعل) مانند واجب تخییری، معقول است بوییم: «متعلق وجوب، أحد الفعلین»؛ چون غرض، ایجاد فعل در

لیف، صرفِ قدح داعلّف، مقصود از تبه أحد الفعلین معقول است. اما در طرف م لیف برای قدح داعت خارج است و جعل
نیست، بله «تشغیل ذمة شخص» و قرار دادن مسئولیت فعل بر عهدۀ اوست. اینجاست که تحلیل عموم بدل به «أحد

الملّفین» مشل پیدا مکند.

چهار احتمال در «تليف أحد الملّفين» و ابطال آنها
شهید صدر چهار صورت برای تفسیر «تليف أحد الملّفين» ذکر مکند:

1- تشغيل ذمة عنوان «أحد الملّفين»
ایشان مفرماید:

و حينئذٍ إن أريد بتليف أحد الملّفين تشغيل ذمة هذا العنوان الاعتباري، فهو لغو إذ ليس له ذمة ك ينشغل به.
عنوان «أحد» ی مفهوم اعتباری است و ذمه ندارد تا اشتغال پیدا کند؛ پس این معنا لغو است.

2- تشغيل ذمة كل فرد، بما أنّه مصداق لعنوان «أحد»
ایشان مفرماید:

و إن أريد بذلك تشغيل ذمة كل فردٍ من الملّفين باعتباره مصداقاً لهذا العنوان، فهذا خلف وحدة التليف.

یعن اگر هر فرد، به اعتبار اینکه مصداق «أحدهم» است، ذمهاش مشغول شود، نتیجه این است که وجوب به عدد افراد منحل
شده است، در حالکه فرض نظریهی سوم، ی وجوب واحد بر «أحدهم» بود، نه وجوبات متعدد.

3- تشغيل ذمة أحدٍ معين تعييناً
ایشان مفرماید:



و إن أريد تشغيل ذمة أحدهم تعييناً، فهذا ترجيح بلا مرجح.

اگر بوییم مراد از «أحد» ی فرد معین است که ذمهی او مشغول مشود، ترجیح بلامرجِح لازم مآید؛ زیرا فرض بر این است
که ملّفان از حیث صلاحیت برای امتثال مساویاند.

4- تشغيل ذمة أحدهم المردد
ایشان مفرماید:

و إن أريد تشغيل ذمة أحدهم المردد، فلا وجود للفرد المردد ك يعقل تشغيل ذمته.

«فرد مردد» (أحدهم لا بعینه، بهعنوان موجود مستقل در خارج) ثبوت ندارد تا برای او ذمه اعتبار شود. پس این صورت نیز
محال است. نتیجهی شهید صدر آن است که اگر بوییم: «وجوب کفای عبارت است از وجوب واحد متعلّق به «أحد

الملّفين» بنحو العموم البدل»، در ناحیه ملّف، با هیچی از این صور، قابل تحلیل معقول نیست. بر خلافِ نظیر این ساختار
در ناحیه متعلَّق (واجب تخییری) که عموم بدل در آنجا معقول است. این نقد، ناظر به آن خوانش از «أحد الملّفین» است که

آن را بهصورتِ «عنوان اعتباری واحد» در عرضِ جمیع افراد منشاند و مخواهد با حفظ وحدتِ تلیف، پاسخگوی حقیقتِ
واجب کفای باشد.

قدسسرهما ارائه کردهاند، ناظر به این است که در برخ و امام خمین رانه فاضل لنکه مرحوم آیتال در مقابل، تحلیل
اقسام واجب کفای، ثبوتاً واجب به فردٍ من الملّفین تعلّق گرفته است. یعن در نفسالأمر، ی ملّف معین (هرچند برای ما

مجهول) موضوع حم است و عنوان «أحد الملّفین» تنها حاک از این واقع است، نه اینکه خودِ عنوان، صاحب ذمهای
مستقل باشد یا ذمهی همهی افراد را بالفعل مشغول كند.

با اینهمه، نقد شهید صدر در اینکه نباید عموم بدل در ناحیهی ملّف را با عموم بدل در ناحیه ملَّفبه یسان اناشت، نتهی
دقیق است و مرز میان نظریهی سوم (الوجوب الفائ عبارةٌ عن العموم البدل ف الملّفين) و تحلیل که محقق لنران بر

اساس «تشبیه به تخییری» و «وجوب مشروط» ارائه مکند، روشن مسازد.

بررس کلام شهید صدر
از جهت تحلیل، نتهی دقیق شهید صدر این است که نباید «عموم بدل» در ناحیهی ملّف را بهسادگ به «عموم بدل» در

ناحیه متعلَّق قیاس کرد. در اول، بحث در تشغيل ذمه است، نه قدح داع به فعل، و این دو سنخ متفاوت دارند. با این حال، بر
م در واقع به یح تعلّق لّفین» ارائه کردهاند ـ یعنه فاضل از «فرد من المو مرحوم آیتال مبنای تقریری که امام خمین

ملّفِ معین در نفسالأمر (هرچند مجهول نزد ما) و کاشف بودنِ فعل او از اشتغالِ ذمهاش ـ متوان گفت: بسیاری از اشالات
شهید صدر متوجه آن قرائت است که مخواهد عنوانِ «أحد» را خودِ موضوع ذمه بداند یا اشتغالِ ذمه را به همهی افراد تعمیم

دهد.

اما اگر «أحد الملّفین» صرفاً عنوان حاک از تعلّق تلیف به ی ملّفِ خاص در واقع باشد، و فعل او کاشف از موضوعیت
وی، آنگونه که امام در برخ اقسام واجب کفای مفروض گرفتهاند، بخش مهم از اشالات چهارگانه کنار مرود. هرچند این
تحلیل، در مقام اثبات و نسبت به خصائص مشهور واجب کفای، ثمرات و نتایج دارد که در بخش بعدی به آن اشاره مشود.

ه فاضل در خصائص واجب کفایثمرات مبنای امام و مرحوم آیتال
در کتب اصول، سه خصیصهی مشهور برای واجب کفای ذکر مشود: 1- اگر همهی ملّفین واجب کفای را انجام دهند، همه



ان ترک کنند، همه عاصشود؛ 3- اگر همران ساقط مران ترک کنند، واجب از دیانجام دهند و دی ممتثلاند؛ 2- اگر برخ
خواهند بود. بر مبنای مشهور که وجوب را منحل به عدد ملّفین مدانند، این سه خصیصه قابل توجیه است. اما بر مبنای امام

خمین و محقق لنران، که در بسیاری از اقسام واجب کفای، تلیف را متعلّق به «فرد من الملّفین» ـ بهنحو بدل ـ مدانند،
وضعیت این خصائص متفاوت مشود.

امتثالِ همان در فرضِ فعل همان
در مواردی مانند صلاة میت، بنابر ارتازِ متشرعه و ظاهر عمل، اگر همهی حاضران بر میت نماز بخوانند، گفته مشود: «همه

،لیف را در بسیاری از اقسام واجب کفایامام که ت ثوابِ صلاة مترتب است. اما بر مبنای ثبوت ،امتثال کردند» و برای هر ی
متوجه «فرد من الملّفین» مداند، تحلیل چنین است که غرض مولا از واجب کفای، بهتمامه با تحقق ی نماز حاصل

مشود. در مقام ثبوت، وجوب فقط بر عهدهی همان فردی است که بالفعل مجرای تحصیل غرض قرار گرفته است. سایر
نمازها، هرچند عنوان صلاة میت را دارند و ممن است از باب استحباب یا رجحان، ثواب داشته باشند، اما نسبت به همان

وجوبِ کفای ابتدای، مصداقِ اصل امتثال نیستند.

از مجموع کلمات امام و مرحوم آیتاله فاضل برمآید که نمتوان بهنحو دلالتِ مطابق، بر این مبنا خصیصهی «امتثالِ
تنها از ناحیهی ی ،ابتدای نسبت به وجوب کفای ه در حقیقت، امتثالِ اصلان» را حفظ کرد.، بلهم ان در فرضِ فعلهم

فرد تحقق یافته، و افعال دیران در بهترین حالت، در حاشیهی آن قرار مگیرند.

سقوط وجوبِ دیران به فعل ی نفر
خصیصهی رایج دیر این است که مگویند: «اگر ی نفر واجب کفای را انجام دهد، تلیف از دیران ساقط مشود.» این

ی لّفین به آن واجب مشغول بوده است، و سپس با فعلهی همهی مع بر این است که در ابتدا، ذمتعبیر، لااقل به ظاهر، متفر
نفر، این اشتغال از ذمهی دیران برطرف مشود.

بر مبنای امام و مرحوم آیتاله فاضل ـ که اشتغال عام ذمهی جمیع ملّفین را در بسیاری از اقسام واجب کفای نمپذیرند ـ
این تحلیل ناصواب است؛ زیرا نه دلیل بر اشتغالِ ابتدای ذمهی همان در این اقسام وجود دارد، و نه با مبنای «فرد من

تَزِر که قاعدهی «وسازد؛ در حالا ممبر لیفِ واقعری را از تهی دینفر، ذم ی وییم فعللّفین» سازگار است که بالم
شود، عملهی من منتقل نمری به ذمدی کند همانگونه که گناهبودنِ نسبتِ عبادات اقتضا مى» و شخصخْرا ةٌ وِزْرازِرو

عبادیِ دیری نیز تالیفِ من را ساقط نمکند، مر آنکه از ابتدا بر عهدهی من نبوده باشد.

لیفِ واقعاز آغاز، ت ،سازگار است، چنین است که در واجب کفای رانبر این اساس، تعبیری که با مبنای امام و محقق لن
بر عهدهی «فرد من الملّفین» قرار گرفته است. آنکس که بالفعل مبادرت به انجام واجب مکند، همان کس است که در

واقع، موضوع امر بوده است و فعل او کاشف از اشتغالِ ذمهاش است. دیران، در این وجوبِ خاص، اصلا ملَّفِ به آن واجب
نبودهاند تا سقوط تلیفِ ایشان بهواسطهی فعل غیر مطرح باشد. لذا تعبیرِ «سقوط تلیفِ دیران به سبب فعل ی»، بر این
مبنا، تعبیر دقیق نیست و باید بهجای آن گفت: «فعل ی کاشف از این است که خطابِ واقع به او متوجه بوده است، نه

اینکه خطابِ متوجه به دیران بهواسطهی او ساقط شده باشد.»

تنها خصیصهی مستقر: عصیانِ جمیع در فرضِ ترکِ جمع
خصیصهی سوم که مگوید: «اگر همان واجب کفای را ترک کنند، هم عاصاند»، با مبنای امام و مرحوم آیتاله فاضل

قابل حفظ است؛ چرا که هرچند ثبوتاً تلیف به «فرد من الملّفین» تعلّق گرفته است، اما در فرض که هیچکس اقدام به انجام
رد»، حقیقتاً ترکِ جمعاینکه «هیچکس قیام ن ان مستند است. یعنکند، ترکِ آن فعل، عرفاً و عقلائیاً به همواجب نم فعل



است و همه در این ترک، بهنوع سهیماند.

انجام دهد، آن ی بنابراین، در این ساختار اگر همه ترک کنند، ترک، مستند به جمیع است و همه مستحق عقاباند. اگر ی
ممتثل وجوب است و دربارهی دیران، اساساً تلیفِ ثابت فرض نشده است. اگر همه انجام دهند، امتثالِ اصل نسبت به

وجوب کفای ابتدای، از ناحیهی ی نفر است، هرچند افعال دیران متواند بهعنوان اعمالِ راجحه یا مستحبه مورد ثواب قرار
گیرد.

نتیجه آنکه، بر مبنای امام خمین و مرحوم آیتاله فاضل لنران در اقسام محل ابتلاء واجب کفای، خصیصهی سوم
ل و دوم، به معنای رایج در کلمات مشهور، قابل التزاما خصیصهی اومستقر است، ام (ان در فرضِ ترکِ جمععصیانِ هم)

دقیق نیست و باید با دقتِ ثبوت بیشتری بازخوان شود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏فاضل موحدی لنران، محمد، «اصول فقه شیعه»، با محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ج 5، ص

.204-197
[2]‐ ر.ک: (‏نجف صاحب الجواهر، محمد حسن، «جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام»، ج 12، ص 55 ؛ ج17، ص222؛

ج29، ص14؛ ج9، ص74.)
[3]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 277، پانویس 2.

[4]‐ ‏الصدر، محمد باقر، «بحوث ف علم الأصول‏»، با محمود هاشم شاهرودی، ج 2، ص 429-428.
[5]‐ ‏همان، ج 2، ص 428.

منابع
‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐ الصدر، محمد باقر، بحوث ف علم الأصول‏، محمود هاشم شاهرودی، ۷ ج، قم، موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب
اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.

‐ فاضل موحدی لنران، محمد، اصول فقه شیعه، محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان، ۱۰ ج، قم، مرکز فقه ائمه
اطهار (ع)، 1381.

.1981 ،شرح شرائع الإسلام، ۴۳ ج، بیروت، دار إحياء التراث العرب لام فصاحب الجواهر، محمد حسن، جواهر ال نجف ‐


