
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۷ بهمن ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 67 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
برای اثبات وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت به آیه «حافظُوا علَ الصلَۈاتِ و الصٰة الْۇسط» استدلال شده است با
این توضیح که بر پایهی روایات که «صلاة الوسط» را نماز جمعه دانستهاند، آیه ناظر به وجوب تعیین این نماز است. تحلیل

واژگان نشان مدهد مقصود از «حافظوا» صرف انجام نماز نیست بله مراقبت مستمر و التزام به اقامهی صحیح آن است، و
،«ظاهر آیه و روایات بر این دلالت دارند که منظور از «صلوات» همان نمازهای یومیهی واجب است. دربارهی «صلاة الوسط
نظر مشهور فقهای امامیه آن را نماز ظهر دانستهاند که در روز جمعه مصداقش نماز جمعه مشود؛ اما سید مرتض آن را نماز
عصر مداند. در نتیجه، آیهی شریفه دلالت بر وجوب محافظت بر نمازهای یومیه، و به طور خاص، تأکید بر نماز ظهر و نماز

جمعه دارد.

تفسیر «صلاة الوسط» در روایات به نماز ظهر
همانگونه که صاحب جواهر نیز تصریح کردهاند، در تفسیر «صلاة ۇسط» باید به روایات مراجعه کرد؛ زیرا تلاشهای که بر

و تقسیمبندیهای اعتباری صورت گرفته ـ مانند اینکه عصر را بهعنوان نماز وسط میان صبح و ظهر از ی پایه محاسبات ذهن
سو و مغرب و عشا از سوی دیر بدانند، یا با چینشهای مشابه، ی از نمازها را «وسط» فرض کنند ـ هم از سنخ

استحسان، اعتبار و حدساند. ازاینرو، تعیین مصداق «وسط» بر اساس چنین محاسبات جایز نیست، بله باید به نصوص
روای رجوع کرد.[1]

در این زمینه، چند روایت صحیحه وجود دارد که حت متوان ادعای استفاضه در آنها کرد و هم دلالت بر این دارند که مراد
از «صلاة ۇسط»، نماز ظهر است.

«َطالْۇس ةَالصاتِ ولَوالص َلظُوا عافاز جمله، صحیحه زراره از امام باقر (علیهالسلام) که در پاسخ به پرسش درباره آیه «ح 
فرمودند: «و ه صلاة الظهر».در ادامه همان روایت آمده است: «و انزِلَت هذه الآیة یوم الجمعة»، یعن این آیه در روز جمعه
نازل شد، در حال که پیامبر اکرم (صلالهعلیهوآله) در سفر بودند. در همان زمان که این آیه نازل شد، ایشان در حال سفر

بودند و در همان نمازِ سفر، در حال قیام و پیش از رکوع، دستهای مبارک خود را بالا آوردند و دعا کردند.

 در ادامه روایت آمده است: «و ترکها عل حالها»؛ یعن این شیوه را بر همان حال باق گذاشت و استمرار داد، بهگونهای که نه
تنها در همان مورد خاص، بله پس از آن نیز همواره ـ چه در سفر و چه در حضر ـ به همان صورت عمل مکرد. بنابراین،

مقصود از «ترکها عل حالها» ترک قنوت نیست، بله به معنای باق گذاشتن نماز بر همان هیئت قنوتدار است؛ یعن پیامبر
(صلالهعلیهوآله) این کیفیت از نماز را تثبیت کردند و تا پایان عمر بر آن مداومت داشتند.

محمدُ بن عل بن الْحسين بِاسنَادِه عن زُرارةَ عن ابِ جعفَرٍ علَيه السلام ف حدِيثٍ انَّه قَال: ف قَوله تَعالَ حافظُوا علَ الصلَۈاتِ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ا ويهف فَرٍ فَقَنَتس ف هآل و هلَيع هال َّلص هال ولسر و ،ةعمالْج موةُ ييا ذِهه لَتنَز و رِ قَالةُ الظُّهلاص ه و طالْۇس ةلاالص و
هآل و هلَيع هال َّلص ِا النَّبمافَهضتَانِ اللَّتَانِ اعكتِ الرعا ۇضنَّما و نتَيعكر يمقلْمل افضا رِ وضالْح فَرِ والس ا فهالح َلا عهكتَر
يوم الْجمعة للْمقيم لمانِ الْخُطْبتَين مع امام فَمن صلَّ يوم الْجمعة ف غَيرِ جماعة فَلْيصلّها اربع ركعاتٍ كصلاة الظُّهرِ ف سائرِ

[2].اميا

از جمله روایات معتبر در این باب، صحیحه اببصیر مرادی است.

نع َّثَنالْم ندِ بيمح اءغْرالْم ِبا نرٍ عيمع ِبا ندِ بمحم نزِيدَ عي نب قُوبعي نع هدِ البع ندِ بعس نع بِيها نارِ عخْبا انعم ف
ِهنَبِي َلع هال لنْزا ةلاص لوا ه رِ وةُ الظُّهلاص َطةُ الْۇسلاص :قُولي ملاالس هلَيع هدِ البا عبا تعمس قَال ادِيرالْم نعيرٍ يصب ِبا

[3].هآل و هلَيع هال َّلص

افزون بر این، در تفسیر عیاش نیز چندین روایت نقل شده است که هم «صلاة وسط» را به نماز ظهر تفسیر کردهاند.
بنابراین، بر اساس این مجموعه روایات، روشن مشود که مراد از صلاة وسط، همان نماز ظهر است.

هوا لقُوم و رالظُّه طالْۇس ةلااَلص :قَال ملاالس هلَيع هدِ البع ِبا ننَانٍ عس نب هدِ البع نع يرِهتَفْس ف اشيودٍ الْععسم ندُ بمحم
[4].ءَش شْغَلَهي لا ا ونْهع هلْهِيي لا َّتا حهقْتو َلع افَظَتُهحم و هتلاص َلع لجالر القْبا ينتقٰان

در کنار اینها، روایت نیز در مجمعالبیان به صورت مرسل از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) نقل شده است که مفرمایند: صلاة
وسط در روز جمعه، نماز جمعه و در سایر روزها، نماز ظهر است.[5]

[6].اميرِ اائس ف رالظُّه و ةعمالْج موةُ يعما الْجنَّها :ملاالس هلَيع لع نع و

بیان استدلال بر اساس روایات
اکنون باید دید بیان استدلال چونه است. مرحوم آیتاله خوی بر این باورند که در مقام استدلال، تنها باید به همین روایت

منسوب به امیرالمؤمنین (علیهالسلام) تمس کرد.[7]

در مقابل، مرحوم آیتاله حائری تصریح مکنند که در تبیین دلالت آیه، باید دو روایت را به یدیر ضمیمه کرد؛ از نظر ایشان
صحیحه زراره، به همراه روایت نقلشده در مجمعالبیان بر وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت دلالت دارد.[8]

ی تقریر آن است که صرفِ وجود روایت منقول از امیرالمومنین (علیه السلام) ـ هرچند مرسل ـ که مفرماید مراد از صلاة
وسط، نماز جمعه در روز جمعه و نماز ظهر در غیر جمعه است، برای اثبات کفایت کند. در این صورت، آیه دلالت مکند که

بر نماز جمعه نیز باید محافظت شود، و این وجوبِ محافظت، اطلاق دارد و شامل عصر حضور و عصر غیبت م شود.
بنابراین، آیه بر وجوب تعیین نماز جمعه دلالت خواهد داشت. مرحوم آیتاله خوی همین مقدار را برای استدلال کاف مدانند.

وجه ضمیمه روایات در استدلال حائری
،اما وجه ضمیمه این دو روایت در استدلال مرحوم حائری این است که در صحیحه زراره تصریح شده است که صلاة وسط
صلاة ظهر است و در روایت مرسل از امیرالمومنین (علیه السلام) نیز آمده است که صلاة وسط در غیر جمعه، نماز ظهر، و

در روز جمعه، نماز جمعه است. به نظر مرسد آنچه در ذهن شریف مرحوم آیتاله حائری بوده، این است که روایت
صحیحهای که مگوید آیه در روز جمعه نازل شده است، متواند قرینه و پشتوانهای برای روایت مرسل امیرالمؤمنین

(علیهالسلام) باشد و ضعف ارسال آن را جبران کند. زیرا اولا روایات متعددی وجود دارد که بهصراحت صلاة وسط را صلاة



ظهر دانستهاند و قریب به اتفاق مفسران و فقهای امامیه نیز همین نظر را پذیرفتهاند. ثانیاً بر اساس صحیحه، نزول آیه در روز
جمعه بوده است؛ در حال که در روز جمعه، نماز ظهر به صورت معمول اقامه نمشده، بله نماز جمعه تشریع شده بود. با

توجه به اینکه پیامبر (صلالهعلیهوآله و سلم) در آن روز در سفر بودهاند، خود ایشان نماز ظهر را بهجا آورده و به دستور
«قُوموا له قَانتین» عمل کردهاند، در حال که کسان که در حضر بودهاند، نماز جمعه را اقامه مکردهاند.بنابراین، اگر این

طایفه روایات در کنار روایت مرسل امیرالمؤمنین (علیهالسلام) قرار گیرد، اطمینان به صدور آن روایت حاصل مشود و ضعف
سندی آن جبران مگردد.

نته عجیب آن است که مرحوم آیتاله خوی خود در مبان اصولشان تصریح دارند که در حجیت خبر واحد، وثوق مخبری
یا وثوق خبری کاف است؛ و حت اگر وثوق مخبری وجود نداشته باشد، وثوق خبری نیز برای حجیت کفایت مکند. با توجه به

قرائن یادشده، چنین وثوق نسبت به این روایت مرسل حاصل مشود و از این جهت، متواند مورد اعتماد قرار گیرد.

اشالات مطرح شده نسبت به استدلال
«ال نخست: عدم تصریح به نماز جمعه در تفسیر «صلاة الوسطاش

مرحوم آیتاله خوی دو مناقشه اساس در این استدلال مطرح مکنند. مناقشه نخست ایشان این است که یا مراد از صلاة
وسط، نماز ظهر است ـ چنانکه قول مشهور فقها و مفسران است ـ و یا نماز عصر است، چنانکه برخ بدان قائل شدهاند. اما

هیچکس صلاة وسط را به نماز جمعه تفسیر نرده و قائل به این معنا نشده است، و هیچ روایت معتبری نیز در این باره وارد
نشده است. تنها نقل موجود، روایت است که طبرس به صورت مرسل از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) آورده است و چون این

روایت مرسل است، قابل اعتماد نیست.

ارزیاب اشال
این اشال نخست ایشان وارد نیست؛ زیرا آیه شریفه در روز جمعه نازل شده و در آن روز، نماز جمعه مسلّم بوده است.

ازاینرو، مفاد آیه «حافظُوا علَ الصلَواتِ والصَة الْۇسطَ» بهطور قطع شامل نماز جمعه نیز مشود.

اشال دوم: ارشادی بودن امر در آیه
اما اشال اصل و مهمتر آیتاله خوی، مناقشه دوم است. ایشان معتقدند که امر «حافظوا» در این آیه، امر ارشادی است نه
مولوی؛ مقصود از این ارشاد آن است که شارع مردم را به مراقبت و پایبندی نسبت به نمازهای که وجوب آنها از پیش و از

ادله دیر ثابت شده، راهنمای مکند.

بنابراین، این آیه در مقام تشریع وجوب نماز جمعه نیست تا بتوان به اطلاق آن تمس کرد و گفت شامل همه زمانها، از جمله
عصر غیبت، مشود. بله تنها به حفظ و مراقبت از نمازی ارشاد مکند که اصل وجوب و شرایط و قیود آن در ادله دیر بیان

شده است. ایشان این اشال را نسبت به استدلال به آیه نهم سوره جمعه مطرح کردند با این توضیح که اگر کس به اطلاق
وید چون مقید به زمان حضور نشده، پس در عصر غیبت نیز دلالت بر وجوب تعیینکند و ب تمس «هرِ الذِک َلا اوعفَاس»

دارد، پاسخ آن است که این آیه در مقام تشریع اصل وجوب نیست تا اطلاق آن قابل تمس باشد.

همین تحلیل در مورد آیه «حافظُوا علَ الصلَواتِ» نیز جاری است. این آیه تنها به نمازهای واجب، از جمله نماز جمعه، ارشاد
مکند؛ اما اینه نماز جمعه با چه شرایط و قیودی واجب است، و مثلا آیا اقامه آن منوط به حضور امام معصوم (علیهالسلام)

است یا خیر، از ادله دیر استفاده مشود. بنابراین، حت اگر بپذیریم که صلاة وسط در روز جمعه همان نماز جمعه است، باز
هم نمتوان از این آیه استفاده کرد که هر کس و در هر شرایط بتواند آن را اقامه کند؛ زیرا آیه در مقام بیان تشریع و تعیین

شرایط نیست.[9]



مرحوم آیتاله حائری نیز در اشال دوم خود به این مطلب تصریح مکنند که ظاهر آیه آن است که مقصود، تأکید بر
محافظت از نمازی است که در وسط روز تشریع شده است؛ یعن نمازی که در وقت میان روز قرار دارد. از آنجا که عنوان
«وسط» تنها در صورت بر نماز صادق است که اصل آن نماز در آن وقت، مشروع و جعل شده باشد، روشن مشود که آیه

پس از جعل و تشریع آن نماز وارد شده است، نه در مقام جعل اصل مشروعیت آن.

بر این اساس، مفاد آیه تنها این است که بر «نماز مشروع وسط روز محافظت شود، و تفاوت تنها در مصداق خارج آن است
به این صورت که در غیر جمعه، مصداق آن نماز ظهر چهار رکعت است، و در جمعه ـ در صورت مشروعیت ـ نماز جمعه دو

رکعت خواهد بود. اما این اختلاف در مصداق، دلالت بر مشروعیت مطلق نماز جمعه ندارد؛ زیرا اگر نماز جمعه مشروع نباشد،
مصداق صلاة وسط همان نماز ظهر چهار رکعت خواهد بود، و در هر دو فرض، امرِ آیه به محافظت از صلاة وسط محفوظ

است.

ایشان در ادامه ی استدراک از این اشال را مطرح مکنند؛استدراک ایشان این است که مفرماید: بالاخره در زمان نزول آیه،
حم نماز جمعه چه بوده است؟ مسلّماً وجوب تعیین داشته است. اکنون نیز که خطاب «حافظوا» وارد شده، همانگونه که

متوجه مخاطبانِ زمان نزول بوده، متوجه ما نیز هست؛ یعن همانگونه که آنان مأمور به محافظت بر نماز جمعه با وجوب
تعیین بودهاند، این خطاب برای ما نیز دلالت بر وجوب تعیین خواهد داشت و در پایان با «فتامل» مطلب را پایان مدهد.

 در تفسیر فتامل بعید است که این عبارت در کلام ایشان صرفاً ناظر به دقّت در همین مطلب باشد؛ زیرا اصل سخن، روشن
است. به نظر مرسد وجه این تأمل آن باشد که ما از آیه تنها متوانیم اصل وجوب در زمان نزول را به دست آوریم، و

خصوصیات آن از آیه بدست نمآید. به بیان دیر، معلوم نیست که آن وجوب در زمان نزول، مختص به عصر حضور یا اعم
از زمان حضور و غیبت باشد. در نتیجه، آنچه از آیه استفاده مشود صرفاً اصل وجوب است، و این برای اثبات مدعا کفایت

نمکند.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] « قيل و هنا أقوال أخر كأنها للعامة، منها أنها الصبح، لتوسطها بين صلات الليل و صلات النهار، و بين الضياء و الظلام، و
لأنها لا تجمع مع أخرى، فه منفردة بين مجتمعتين، و لمزيد فضلها بحضور ملائة الليل و النهار، كما قال اله تعال«انَّ قُرآنَ

الْفَجرِ كانَ مشْهوداً» و لما فيها من المشقة الت تناسب الأمر بالمحافظة عليها، لأنها مظنة التضييع بسبب البرد ف الشتاء، و
طيب النوم ف الصيف مع فتور الأعضاء و كثرة النعاس و شدة الغفلة و محبة الاستراحة، و منها أنها المغرب، لتوسطها بين

بياض النهار و سواد الليل، و أزيد من ركعتين و أقل من أربع، فه متوسطة بين رباع و ثنائ، و لا تنقص ف السفر مع زيادتها
عل الركعتين، فناسب التأكيد بالأمر بالمحافظة عليها، و لأن الظهر ه الأول، إذ قد وجبت أولا فيون المغرب ه الوسط، و

منها أنها العشاء، لأنها متوسطة بين صلاتين لا يقتصران: الصبح و المغرب، أو بين ليله و نهاره، و لأنها أثقل صلاة عل المنافقين،
و قيل ه مخفية مثل ليلة القدر، و عن بعض أئمة الزيدية أنها الجمعة ف يومها، و الظهر ف غيرها و أنت خبير أن ذلك كله

اعتبارات و استحسانات و تهجسات لا يجوز أن تون مدركا لحم شرع، إنما الواجب الرجوع ف ذلك إل مهابط الوح و
خزان العلم و معادن السر، و قد عرفته، و اله أعلم.» (‏جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 7، ص 14.)

[2] ‏تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 312.
[3] ‏همان، ج 4، 22.
[4] ‏همان، ج 4، 22.

اتلَوص لع ندِ بمحفَرٍ معج ِبا نع ری در دعائم از امام محمد باقر (ع) با همین مضمون نقل شده است: ودی [5] «روایت



لَه يلق تَابِهك ا فاهمارِ سالنَّه و لاللَّي اتٍ فلَوص سخَم ضافْتَر اتِ فَقَاللَوالص نم لج و زع هال ضا افْتَرمع لئس نَّها :هلَيع هال
َلسِ الُوكِ الشَّمد نيا بيمف ا والُهسِ زَوفَدُلُوكُ الشَّم لاللَّي قغَس لسِ ادُلُوكِ الشَّمةَ للاالص مقا‐ لج و زع هال قَال منَع ا قَالاهمس
ةُ وسالْخَام ذِهوداً فَهشْهانَ مرِ كآنَ الْفَجنَّ قُررِ اآنَ الْفَجقُر و قَال ثُم افُهصانْت لاللَّي قغَس و ننَهيب و ناهماتٍ سلَوص عبرا لاللَّي قغَس

َلظُوا عافح‐ َالتَع قَال و ةرخا شَاءةُ الْعلاص لاللَّي نزُلَفاً م الْغَدَاةُ ‐ و و غْرِبالْم فَاهطَر ارِ والنَّه َفةَ طَرلاالص مقالَىاتَع قَال
الصلَۈاتِ و الصلاة الْۇسط و ه صلاةُ الْجمعة و الظُّهرِ ف سائرِ ايام» (‏دعائم الإسلام، ج 1، ص 131.)

[6] ‏تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 4، 22.
ه [7] بتقريب أن المراد بالصلاة الوسططالْۇس ةلاالص لَۈاتِ والص َلظُوا عافح [7] « و أضعف منه الاستدلال بقوله تعال

صلاة الظهر ف غير يوم الجمعة، و صلاة الجمعة ف يومها» (‏موسوعة الإمام الخوئ، ج 11، ص 17.)
الأمور المذكورة ف الخبرين، واضحة، من غير احتياج إل وجوب الجمعة و المحافظة عليها مطلقا بضم [8] « و دلالة الآية عل

الآية المتقدّمة.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 130.)
[9] «و ثانياً: مع التسليم، فالأمر بالمحافظة إرشادي نظير الأمر بالإطاعة فلا يتضمن بنفسه حماً تليفياً مستقلا، بل مفاد الأمر

حينئذ الإرشاد إل التحفظ عل الصلوات، و منها صلاة الجمعة الثابت وجوبها من الخارج عل ما ه عليها و عل النهج المقرر
ف الشريعة المقدسة، بما لها من اليفية و القيود المعتبرة فيها، فلا بد من تعيين تلك اليفية من الخارج، من اشتراط العدد و

الحرية و الذكورية و نحوها، و منها الاختصاص بزمن الحضور و عدمه، فما لا تعرض ف الآية لتلك الجهات نفياً و إثباتاً و لا
يمن استعلام حالها منها، فذا هذه الجهة كما هو واضح جدّاً.» (‏موسوعة الإمام الخوئ، ج 11، 18.)

منابع
ابنحیون، نعمان بن محمد، دعائم الإسلام، با آصف فیض، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه تخصص فقه)، دار المعارف |

مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا.
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

.1418 ،قم ‐ ایران، مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ ،سید ابوالقاسم، موسوعة الإمام الخوئ ،خوی
صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.


