
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۶ بهمن ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 66 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسات گذشته روایات دلیل هفدهم تا بیست و پنجم و نحوه استدلال به آنها بیان شد، اشالات مطرحشده از سوی مرحوم

آقای خوئ و آقای حائری، پاسخ داده شد و به این نتیجه منته شد که نمتوان بر اساس آنها از ظهور این روایات در شرطیت
امام معصوم برای امامت جمعه دست برداشت. بنابراین، دلالت روایات بر مدعای مورد بحث، همچنان محفوظ دانسته مشود.

در پایان بررس ادله اثبات شرطیت امام معصوم (ع) در نماز جمعه لازم به ذکر است که آیتاله حائری تمام بیستوپنج دلیل
مطرحشده را رد کردند، در حالکه ما توانستیم سیزده دلیل را بهصورت مستدل اثبات کنیم و به مناقشات پیرامون آنها پاسخ

دهیم؛ بنابراین، مشروط بودن نماز جمعه به حضور امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب وی، برای ما ثابت شد. نتیجه آنه در
زمان حضور امام معصوم، اگر ایشان یا منصوب او نماز جمعه را اقامه کند، وجوب آن تعیین است؛ یعن در محدودهی تا
فاصلهی دو فرسخ از محل اقامه، نماز جمعه واجب مشود، و کسان که در فاصلهای بیش از دو فرسخ قرار دارند، بر آنان

وجوب نیست.

نتیجه بحث از ادله شرطیت امام معصوم (ع) در نماز جمعه
بحث اصل از ابتدای بحث از نماز جمعه ناظر به این مسئله بوده است که آیا از شرایط وجوب تعیین نماز جمعه، وجود سلطان

عادل یا امام معصوم (علیهالسلام) محسوب مشود یا خیر. در طول این مدت، تمام ادله مطرح در این زمینه بررس گردید و
بسیاری از آنها از حیث دلالت و تمامیت، قابل قبول ارزیاب شد. بر اساس این ادله، تا این مرحله چنین نتیجهگیری شد که

تحقق وجوب تعیین نماز جمعه، در فرض حضور، مشروط به وجود امام معصوم (علیهالسلام) است.

در برابر این دیدگاه، برخ از فقها، از جمله مرحوم آقای حائری، بر این نظرند که وجود امام معصوم (علیهالسلام) حت در زمان
شود. بر اساس این مبنا، نماز جمعه در همه زمانها وجوب تعییننماز جمعه محسوب نم حضور نیز شرط وجوب تعیین

دارد، هرچند امام معصوم (علیهالسلام) خود متصدی اقامه آن نباشد.

وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت
برای اثبات وجوب تعیین نماز جمعه در زمان غیبت، به آیات و روایات استناد شده است. قائلان به عدم اشتراط، مانند مرحوم

آقای حائری، اساساً امام معصوم (علیهالسلام) را شرط نمدانند. در مقابل، کسان که از ادله، اشتراط امام معصوم
(علیهالسلام) را استفاده مکنند، احتمال مدهند این شرط اختصاص به زمان حضور داشته باشد و در زمان غیبت، وجوب

تعیین برای همان ثابت نباشد.

دلیل اول: استدلال به آیه نهم سوره جمعه در اثبات وجوب تعیین در عصر غیبت
مرحوم آیتاله شیخ مرتض حائری (قدس سره) بر این باور است که این آیه در مقام تشریع اصل وجوب نماز جمعه است و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اطلاق آن شامل تمام ملفان در همه زمانها مشود، نه آنکه صرفاً ناظر به نماز جمعهای باشد که در زمان پیامبر (ص) اقامه
مشده است.

ایشان معتقد است آیه نهم سوره جمعه در مقام تشریع اصل وجوب نماز جمعه است و اطلاق آن، همه ملفان در همه زمانها،
از جمله عصر غیبت، را در بر مگیرد. ایشان «اذَا نُودِي» را کنایه از دخول وقت نماز جمعه مدانند؛ ازاینرو، وجوب

«فَاسعوا» حت در فرض عدم تشیل نماز نیز ثابت است و ملفان موظفاند خود اقدام به اقامه آن کنند. وی با تمس به
عموم خطاب، نتیجه مگیرد که آیه اختصاص به عصر حضور ندارد و متوان از آن وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت

را استفاده کرد. [1]

دیدگاه برگزیده در دلیل نخست
بر اساس تحلیل نهای و استظهار از مجموعهی قرائن لفظ آیه شریفه، تعبیر «اذَا نُودِي» کنایه از دخول وقت نماز جمعه است،

نه صرف شنیدن اذان یا تحقق انعقاد نماز؛ و «فَاسعوا» ظهور در وجوب فراهم کردن مقدمات نماز و مبادرت به آن دارد و
«سع» در این آیه خصوصیت مستقل ندارد، بله از آن جهت ذکر شده که ابلغ المقدمات برای نماز است، در حالکه مراد از
«ذِكر اله» به قرینهی آیهی بعد ـ «فَاذَا قُضيتِ الصَةُ فَانتَشروا ف ارضِ» ـ خطبه ها نبوده بله مراد همان نماز جمعه است.

وجوب سع م فرعه درصدد بیان حبدین ترتیب، دیدگاه برگزیده آن است که آیه در مقام تشریع وجوب نماز جمعه نیست، بل
و ترک بیع در هنام فرا رسیدن وقت نماز جمعهای مشروع است، به همین دلیل، نزول آن پس از تشریع اصل نماز جمعه بوده و

غرض اصل آیه، نوهش کسان است که به سبب اشتغال به تجارت از حضور در نماز جمعه بازماندهاند.

افزون بر این، مفاد آیه دلالت بر وجوب تبع و مقیدِ سع به سوی نماز جمعهای دارد که به نحو مشروع و بهاذن امام یا حاکم
اقامه مشود؛ زیرا متعارف آن است که ندا به نماز از سوی امام یا وال صادر مگردد. در نتیجه، آیه نه بر اطلاق وجوب نماز

جمعه در عصر غیبت دلالت دارد، و نه قرینهای بر الغای خصوصیت حاکم در اقامه آن به شمار مرود.

 با این حال، حت اگر آیه را در مقام تشریع بدانیم، دلالت آن صرفاً بر اصل وجوب است، نه بر وجوب تعیین یا عین؛ چنانکه
صاحب جواهر نیز از آن تعبیر به «مطلق الوجوب» کرده است. به بیان دیر، آیه شریفه نه در مقام بیان وجوب نماز جمعه

است و نه در مقام بیان جزئیات و خصوصیات آن؛ بله متعرض تأکید بر سع به سوی نماز در هنام ندا و ترک مشاغل دنیوی
مباشد.

«الصلوات و الصلاة الوسط دلیل دوم: استدلال به آیه «حافظوا عل
هوا لقُوم و ،طالْۇس ةٰالص لَۈاتِ والص َلظُوا عافکه مورد استدلال قرار گرفته است، آیه شریفه «ح آیه شریفه دوم

قٰانتين»[2] است، این آیه به دو نحو مورد استدلال قرار گرفته است که ابتدائا استدلال به آیه شریفه را به صورت اجمال بیان
کرده و در ادامه به بیان تفصیل مفردات آیه شریفه پرداخته و استدلال به آن را به صورت تفصیل بیان م کنیم.

نخست آنکه امر به «حفظ» در این آیه، به معنای مراقبت از انجام نمازها با رعایت شرایط، حدود و اوقات آنها دانسته شده
است. از آنجا که نماز جمعه ی از مصادیق نماز به شمار مآید، بر اساس این برداشت، حم اول آیه اقتضا مکند که نماز

جمعه واجب تعیین باشد.

دوم آنکه بر پایه برخ روایات، ی از مصادیق «صلاة الوسط» نماز جمعه معرف شده است. بر این اساس، امر به حفظ و
مراقبت از «صلاة الوسط» ناظر به رعایت ویژه اوقات و شرایط نماز جمعه خواهد بود و در نتیجه، دلالت خاص بر وجوب

تعیین آن خواهد داشت. این وجوب نیز اطلاق دارد و شامل هر دو فرض زمان حضور و زمان غیبت مشود. در ادامه به بیان



تفصیل الفاظ آیه شریفه م پردازیم.

تحلیل لغوی و تفسیری واژگان کلیدی آیه
مراد از «حافظوا»

مراد از تعبیر «حافظوا» در آیه شریفه «حافظُوا علَ الصلَۈاتِ» صرف انجام دادن نماز نیست، بله دلالت بر مراقبت مستمر و
التزام عمل به انجام صحیح آن دارد. تفاوت این تعبیر با الفاظ همچون «ائتوا» یا «اقیموا» در همین نته نهفته است؛ زیرا آیه
نفرموده است نمازها را بهجا آورید، بله فرمان به محافظت از آنها داده است. این امر نشان مدهد که مقصود، صرف تحقق

خارج نماز نیست، بله پاسداری از آن در تمام ابعاد، از جمله رعایت حدود، شرایط، قیود و اوقات مقرر شرع است.

در برخ تفاسیر نیز تأکید شده است که تعبیر «حافظوا عل الصلوات» با آیات مانند «والَّذِين هم علَ صلَواتهِم يحافظُونَ»
همخوان دارد؛ آیات که اهل ایمان را به سبب التزام و مراقبت مستمر بر نماز، مورد مدح و ستایش قرار دادهاند. هرچند میان

مفاهیم «محافظت» و «دوام» از حیث تفسیری تفاوتهای ذکر شده است، اما قدر مشترک آنها، تأکید بر استمرار و صیانت از
نماز در همه حالات است.

مراد از «الصلوات»
در آیه شریفه «حافظُوا علَ الصلَۈاتِ و الصٰة الْۇسط»، ی از مباحث اساس، تعیین مراد از واژه «صلوات» است. در

اینباره دو دیدگاه میان مفسران و فقها مطرح شده است:

1. بر اساس این نظر، «صلوات» شامل هر آن چیزی است که عنوان «صلاة» بر آن صدق مکند[3]؛ اعم از نمازهای یومیه،
نماز جمعه، نماز عیدین، نماز میت و حت صلوات بر پیامبر اکرم(ص) در تشهد. طرفداران این دیدگاه با اطلاق لفظ «صلوات»

و بدون تقیید آن به نوع خاص از نماز، شمول آیه نسبت به همه اقسام نماز را پذیرفتهاند. از جمله قائلان به این نظر متوان به
قطبالدین راوندی[4]، فخرالمحققین در ایضاح الفوائد، ابن فهد در المهذب البارع، مقدس اردبیل در زبدة البیان[5]، فاضل

مقداد در کنز العرفان[6] و استرآبادی در آیات الاحام[7] اشاره کرد. بر این اساس، نماز جمعه نیز ی از مصادیق «صلوات»
خواهد بود و آیه، امر به مراقبت و التزام به آن را نیز در بر مگیرد.

2. بر پایه این قول، مراد از «صلوات» در آیه، خصوص نمازهای یومیه است و الف و لام در «الصلوات» برای عهد به کار رفته
است. این دیدگاه به روایات استناد مکند که «صلوات» را به نمازهای پنجگانه تفسیر کردهاند. از قائلان به این نظر متوان به

کاظم در مسال الافهام[8] و وحید بهبهان اشاره کرد. همچنین فخر رازی از علمای اهل سنت در تفسیر کبیر تصریح مکند
که اجماع مسلمانان بر پنج نماز واجب است و بر این اساس، «صلاة وسط» را نماز ظهر مداند که میان دو نماز پیش از

خود (صبح و عشاء) و دو نماز پس از خود (عصر و مغرب) قرار دارد.[9]

به نظر مرسد ظاهر آیه و روایات تفسیری، مؤید دیدگاه دوم است؛ زیرا حمل آیه بر همه اقسام نماز، از جمله نماز میت یا نماز
عیدین که واجب کفای یا موسماند، با سیاق امر عموم به «حفظ» سازگار نیست.

دیدگاه برگزیده در مراد از «الصلوات»
بررس قرائن لفظ، سیاق و عقل آیه، همراه با روایات وارده، نشان مدهد که مراد از «صلوات» در این مقام، همان نمازهای

پنجانهی روزانه است. این نتیجه بر چند قرینهی معتبر مبتن است:

1. قرینه روای: در منابع روای، از جمله در کتاب مسال الافهام[10]، روایت نقل شده که صریحاً بیان مدارد مراد از
«صلوات» در این آیه، نمازهای یومیه است. این روایت به صورت تفسیر مأثور، مؤید برداشت ظاهری آیه بوده و نشان مدهد

.یا مقطع عرض منظور، امری مستمر و روزانه است نه واجب



2. قرینه لغویت خطاب عموم در واجبات کفای:امر «حافظوا» خطاب عام به همهی ملفان است. چنانچه مراد غیر نماز
یومیه باشد، چون این عبادات مانند نماز میت واجب کفای یا مانند نماز عیدین، سال دو بار برگزار مشوند، اطلاق چنین

خطاب فراگیری، لغو و غیرحیمانه خواهد بود. شارع، در مورد واجب که با انجام ی نفر کفایت مکند، امر عام به محافظت
نمدهد. بنابراین، موضوع مانند نمازهای یومیه، باید عمل باشد که تت ملفان همیشه ملف به آناند. مرحوم امام(ره)

تصریح کرده است که در بعض واجبات کفای، شارع نمتواند خطاب را به نحو استغراق متوجه همهی افراد کند؛ زیرا تلیف
با امتثال عده ای حاصل مشود و این با خطاب استغراق سازگار نیست. در آیهی «حافظوا»، خطاب به صورت استغراق به

هر فرد مؤمن تعلق گرفته است. این نوع خطاب تنها در واجبات عین معنا دارد و از همین جهت دلالت بر نمازهای یومیه که
واجب عین فردیاند مکند.

3. قرینه مناسبت حم و موضوع: از قرائن تفسیری و اصول مهم، قرینه «مناسبت حم و موضوع» است. بر اساس این
قرینه، میان حم صادر شده و موضوع آن باید تناسب عرف وجود داشته باشد. وقت خداوند امر به «حفظ» و مراقبت صادر

مفرماید، مناسب آن است که موضوع نیز عمل مستمر و مبتلابه باشد تا معنای حفظ و مراقبت عقلا و عرفاً تحقق یابد. از آنجا
م حفظ و موضوع نماز، به روشنلف واجباند، این تناسب میان حاند که هر روز و در هر حال بر مکه نمازهای یومیه عبادت

تحقق یافته و مراد از «صلوات» در آیه همان نمازهای یومیه است.
4. قرینه سیاق آیه بعد: آیهی بعد از این آیه مفرماید: «وانْ خفْتُم فَرِجالا او ركباناً»؛ یعن حت در حال خوف، ملف باید نماز

را در حال راه رفتن یا سواره اقامه کند. این دستور، ویژهی نمازهای است که در هیچ حال ساقط نمشوند، یعن نمازهای
یومیه. زیرا فرض خوف یا نماز در حال راه رفتن یا سواره معمولا در مورد نماز عیدین یا نماز میت تحقق ندارد،بنابراین، سیاق

آیات مؤید آن است که «صلوات» مورد بحث، همان نمازهای روزانهی واجب و مستمرند.

بر اساس مجموعهی قرائن یادشده، روشن مشود که مراد از «صلوات» در آیهی شریفه، نمازهای یومیهی واجب است. این
تفسیر افزون بر تأیید روای، با مقتضای عقل، عرف و سیاق آیات تطابق دارد. بر این اساس، آیهی «حافظوا علَ الصلَواتِ»

تأکیدی اله بر ضرورت مراقبت از اقامهی نمازهای یومیه در وقت، با شرایط صحیح و در هر حال حت در وقت خوف و
اضطرار است.

در نتیجه، استدلال به آیه بسته به نوع تفسیر از واژهی «صلوات» تفاوت مکند؛ اگر مراد عموم نمازها باشد، آیه دلالت بر لزوم
مراقبت بر تمام نمازها حت نماز جمعه در عصر غیبت دارد. اما اگر مراد نمازهای یومیه باشد، آیه ناظر به وجوب محافظت

فردی و دائم بر پنج نماز روزانه است؛ و از این جهت که نماز جمعه بدل نماز ظهر است، از این جهت متواند بر لزوم
محافظت بر نماز جمعه را نیز برساند.

«مراد از «الوسط
تبیین دقیق مراد از «الوسط» تأثیر مستقیم در محدودهی دلالت آیه بر وجوب مراقبت نسبت به اقامهی نمازها دارد و از این

جهت در میان فقهای امامیه، مورد تأمل و اختلاف نظر قرار گرفته است. بر اساس اقوال منقول در منابع معتبر فقه، دو
نظریهی اصل در معنای «الصلاة الوسط» مطرح است: تطبیق آن بر نماز.

1. نظریهی مشهور امامیه: مشهور فقهای امامیه، از جمله شیخ طوس، علامه حل در مختلف و تذکره، شهید اول در ذکری،
شهید ثان، و محقق سبزواری، بر آناند که مراد از «الصلاة الوسط»، نماز ظهر است. شیخ طوس در آثار خود ادعای اجماع

در این معنا کرده و صاحب حدائق نیز ادعای شهرت مکند. استدلال مشهور بر این دیدگاه بر چند پایه استوار است: اولا از
نظر ترتیب شرع نمازها، نماز ظهر در میان دو نماز شبانه (صبح و مغرب و عشا) و دو نماز روزانه (فجر و عصر) موقعیت

میانه دارد، و اصطلاح «وسط» کاملا با این جایاه مطابقت دارد.ثانیا روایات متعددی در منابع امامیه وارد شده که صریحاً
بیان مدارند، در غیر روز جمعه، «الصلاة الوسط» همان نماز ظهر است، و در روز جمعه، مصداق آن نماز جمعه مگردد.



با این مبنا، آیه شریفه تأکید ویژهای بر اهمیت نماز ظهر به عنوان محور اصل وقتهای عبادی دارد؛ نمازی که در روزهای
غیرجمعه واجب عین فردی است و در روز جمعه با تبدیل مصداق به نماز جمعه، همچنان موضوع امر به محافظت قرار

مگیرد. از این جهت، آیه بیانر لزوم اهتمام بر اقامهی نماز جمعه نیز محسوب مشود.

2. نظریهی سید مرتض: در مقابل، سید مرتض علمالهدی در نظریهای متفاوت دارد. او بر این باور است که مراد از «الصلاة
این دیدگاه روایت کند. [11] مستند اصلنماز عصر است، و در تأیید این قول، ادعای اجماع فقها را نیز مطرح م ،«الوسط

است منقول از کتاب فقهالرضا، که در آن این مطلب ذکر شده است.[12]

دربارهی اعتبار کتاب فقهالرضا، در بحث خارج ماسب محرمه بهصورت مبسوط گفتوگو کردهایم، بسیاری از روایات این
کتاب از امام هشتم علیهالسلام صادر نشده، بله برگرفته از فتاوای والدِ شیخ صدوق است.[13]

اما روایات وجود دارد که بر اساس آنها، در روزهای غیر جمعه نماز وسط، نماز ظهر است و در روز جمعه، نماز جمعه
بهعنوان نماز وسط شناخته مشود.[14] بنابراین، در روز جمعه، مصداق «صلاة الوسط» همان نماز جمعه خواهد بود و

عبارت «حافظوا عل الصلوات و الصلاة الوسط» به معنای تأکید بر حفظ و اقامهی نماز جمعه است.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏صلاة الجمعة (حائری)، صص 123–30.

[2] ‏قرآن کریم :سوره بقره، آیه 238.
[3] در این فرض، «الف و لام» از نوع جنس است.

[4] « و يمن الاستدلال بهذه الآيات عل وجوب جميع الصلوات و عل صلاة الجنائز و صلاة العيدين و عل وجوب الصلاة
عل النب و آله ف التشهد لأنه عام ف جميع ذلك» (‏فقه القرآن (قطب راوندی)، ج 1، ص 78.)

[5] ‏زبدة البیان ف أحام القرآن، با محمدباقر بهبودی، ص 49.
[6] ‏کنز العرفان ف فقه القرآن، ج 1، ص 59.

[7] ‏آیات الأحام (استر آبادی)، ص 91.
[8] ‏مسال الأفهام إل آیات الأحام،ج 1، ص 121.

َلظُوا عافذلك، لأن قوله: ح تفسيرها دالة عل نحن ف أن الصلاة المفروضة خمسة، و هذه الآية الت [9] «أجمع المسلمون عل
اَلصلَۈاتِ يدل عل الثلاثة من حيث أن أقل الجمع ثلاثة، ثم إن قوله تعال: و اَلصلاة اَلْۇسط يدل عل شء أزيد من الثلاثة، و إلا

لزم الترار، /و الأصل عدمه، ثم ذلك الزائد يمتنع أن يون أربعة، و إلا فليس لها وسط، فلا بد و أن ينضم إل تلك الثلاثة عدد
آخر يحصل به للمجموع وسط، و أقل ذلك أن يون خمسة، فهذه الآية دالة عل وجوب الصلوات الخمسة بهذا الطريق، و اعلم أن

هذا الاستدلال إنما يتم إذا بينا أن المراد من الوسط ما تون وسط ف العدد لا ما تون وسط بسبب الفضيلة و نبين ذلك
بالدليل إن شاء اله تعال» (‏التفسیر البیر (مفاتيح الغیب)، ج 6، ص 482.)

[10] ‏مسال الأفهام إل آیات الأحام،ج 1، ص 121.
[11] « المعرفة بصلاة الوسط، و الدليل عليها؟ الجواب: الصلاة الوسط عند أهل البيت عليهم السلام، ه صلاة العصر[11]. و
الحجة عل ذلك إجماع الشيعة الإمامية عل ذلك. و قد روى ف رواية ابن مسعود حافظوا عل الصلوات و الصلاة الوسط صلاة
العصر و سميت صلاة الوسط لأنها بين صلاتين من صلاة النهار تتقدمتا عليها، و صلاتين من صلاة الليل تأخرتا عنها» (‏مسائل

الناصریات، ج 1، ص 275.)
[12] ‏الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا، ص 145.



[13] «جمع بندی نظر حضرت استاد (حفظه اله) در مورد سند کتاب فقه الرضا: راجع به سند اين كتاب به این نتيجه م رسيم
بن بابويه است و نه براي شلمغان توان گفت براي عل توان گفت براي امام است، نه م شود اظهار نظر كرد، نه م كه نم
است . همه اينها احتمال است . پس بايد چار كرد؟ بايد به رواياتش برطبق قانون روايات مرسله عمل كنيم و چون اينها عين

:به نشان رانه شیخ محمد جواد فاضل لنآیت ال اه اطلاع رسانكرده اند.» (پای روايات را در فتاوا ذكر م
https://fazellankarani.com، درس های خارج فقه، سال 1384-85، جلسه 6و 7)

[14] « ذكر بعض أئمة الزيدية إنها الجمعة يوم الجمعة و الظهر سائر الأيام و رواه عن عل»(‏مجمع البیان ف تفسیر القرآن، ج 2،
ص 599.)

منابع
علاوه بر قرآن.

استرآبادی، محمد بن عل، آیات الأحام (استر آبادی)، با محمدباقر شریفزاده، معراج، بتا.
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

طبرس، فضل بن حسن، مجمع البیان ف تفسیر القرآن، ۱۰ ج، تهران، ناصر خسرو، 1372.
علمالهدی، عل بن حسین، مسائل الناصریات، با مجمع جهان تقریب مذاهب اسلام. مرکز مطالعات و تحقیقات علم، جامع

فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه تخصص فقه)، رابطة الثقافة و العلاقات الاسلامية. مديرية الترجمة و النشر، بتا.
عل بن موس‎ (ع)، امام هشتم، الفقه المنسوب للإمام الرضا علیه السلام و المشتهر بفقه الرضا، با مؤسسة آل البیت علیهم

السلام لاحیاء التراث، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه تخصص فقه)، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا.
،کشف ام، با محمدباقر بهبودی، محمدباقر شریفزاده، و محمدتقآیات الأح الأفهام إل فاضل جواد، جواد بن سعید، مسال

تهران، مرتضوی، 1365.
فاضل مقداد، مقداد بن عبد اله، کنز العرفان ف فقه القرآن، با محمدباقر بهبودی و محمدباقر شریفزاده، جامع فقه 3 (کتابخانه

و دانشنامه تخصص فقه)، مرتضوی، بتا.
.1420 ،بیر (مفاتيح الغیب)، بیروت، دار إحياء التراث العربفخر رازی، محمد بن عمر، التفسیر ال

قطب راوندی، سعید بن هبهاله، فقه القرآن (قطب راوندی)، کتابخانه عموم حضرت آيت اله العظم مرعش نجف (ره)، بتا.
مقدس اردبیل، احمد بن محمد، زبدة البیان ف أحام القرآن، با محمدباقر بهبودی، متبة المرتضوية، بتا.


