
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 65 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسات گذشته روایات دلیل هفدهم تا بیست و پنجم و نحوه استدلال به آنها بیان شد، آیتاله خوی در نقد استدلال ضمن

اشاره به ضعف سندی و مرسله بودن روایات، معتقد است حت اگر این روایات دلالت بر اختصاص نماز جمعه به امام معصوم
(ع) داشته باشند، چنین دلالت به معنای شرط بودن حضور امام در وجوب نماز جمعه نیست؛ زیرا این روایات تنها بر «حق امام

بودن» دلالت دارند، نه بر «شرطیت امام» در تحقق وجوب. در پاسخ بر این مطلب تاکید شد که همین «حق انحصاری امام»
بهخودیِ خود نشان مدهد که بدون صدور اذن از سوی او، وجوب برای دیران ثابت نیست؛ لذا اگر اذن عام از سوی ائمه (ع)

احراز نشود، نتیجه همان شرطیت حضور یا نصب امام در وجوب نماز جمعه خواهد بود.

اشال دیری که بیان شد، اشال بود که مرحوم حائری بیان کرد، مفاد این اشال این بود که «امام» در روایات نماز جمعه
ممن است مراد امام عادل مطلق باشد، نه لزوماً امام معصوم (ع)، و ایشان برای تقویت این دیدگاه به روایت از کتاب سلیم بن
قیس استناد کردند که پس از فقدان امام، مردم موظفاند پیش از هر اقدام، امام «عفیف، عالم، ورع، عارف به قضا و سنت»
انتخاب کنند؛ ایشان دو قرینه «اختیار» و تقسیم امام به «ضال و مهتدی» را برای اثبات مراد از امام عادل ذکر کردند؛ اما پاسخ

داده شد که قرینه اول متواند ناظر به تحقق خارج حومت باشد که حت در مورد امام معصوم نیز پذیرش مردم نقش
فعلیتبخش دارد، نه اصل جعل امامت؛ و قرینه دوم نیز مخدوش است، زیرا تقسیم به ضال و مهتدی ناظر به امام است که در

ظاهر منصب را داشته و در نهایت، مجموعه اوصاف ذکر شده در روایت به طور کامل بر امام معصوم منطبق مگردد و هیچ
مصداق کامل دیری قابل تصور نیست.

اشالات مرحوم حائری به ادله هفدهم تا بیست و پنجم
اشال سوم: احتمال صدور روایات بر اساس ادبیات عامه

اشال سوم مرحوم حائری آن است که احتمال داده مشود برخ از روایات با ادبیات فقه عامه و در قالب فتاوای آنان صادر
شده باشد. بهویژه کاربرد تعابیری مانند «ۇلات» و «امیر» با فضای فقه عامه سازگار دانسته شده است. در نتیجه با وجود این

مطلب، صدور این روایات از امام معصوم (ع) مورد ش و تردید قرار گرفته و قابلیت استدلال به این روایات وجود ندارد.[1]

نقد اشال سوم: نقش شرایط و عصر صدور روایت در بیان مقامات امام (ع)
در پاسخ گفته مشود که شرایط زمان صدور این روایات بهگونهای بوده که استفاده از این تعابیر اجتنابناپذیر بوده است.

در اوایل دوران امامت، بهویژه در روایات که از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) صادر شده است، امان بیان حقیقت امامت و
مقامات امام آنگونه که بعدها از امام رضا (علیهالسلام) نقل شده، وجود نداشته است. در آن فضا حت تعبیرهای مانند «امام

معصوم منصوب از جانب خدا» قابل طرح نبوده و گاه بهجای آن از عنوان «امام عادل» استفاده مشده است. ازاینرو،
روایات باید با توجه به شرایط صدور و فضای حاکم بر زمان صدور آنها تفسیر شوند و کاربرد این تعابیر به معنای تقیه یا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


پیروی از ادبیات عامه تلق نشود.

ملاحظه تاریخ درباره کتمان مقامات ائمه
در برخ روایات منقول از امام باقر و امام صادق (علیهماالسلام)، مقامات والای ائمه بیان شده است، اما این مطالب تنها برای
خواص اصحاب مطرح شده و از آنان خواسته شده که این اسرار را آشار ننند. مراد از این اسرار، همان مقامات خاص ائمه

مانند عصمت از خطا، گناه و اشتباه بوده است.

صلاحیت حاکمان تلق ومتهای مستقر، بهمنزله نفآن زمان، بهویژه در برابر ح در فضای سیاس چنین مقام اظهار علن
مشده و متوانسته به اتهام طغیان علیه حومت بینجامد. ازاینرو، بیان این مقامات برای عموم جایز نبوده، اما به خواص

منتقل مشده تا به نسلهای بعد منتقل شود.

اشال چهارم: عدم دلالت روایات بر شرطیت
در اشال چهارم ادعا مشود که از این روایات، شرطیت امام معصوم بهگونهای که در صورت عدم اقامه نماز جمعه از سوی

امام معصوم، نماز باطل یا غیرواجب باشد، استفاده نمشود. ظاهر این اشال آن است که روایات صرفاً بر حقانیت ائمه
دلالت دارد و از آنها شرطیت استفاده نمشود.

این بیان در واقع همان دیدگاه است که از سوی مرحوم آقای خوئ مطرح شده و پاسخ آن پیشتر ارائه شده است و نیاز به
ترار ندارد.[2]

اشال پنجم: بررس دلالت تعبیر «الجمعة لنا»
در اشال پنجم به تعبیر «الجمعة لنا» استناد شده و گفته مشود که این تعبیر دو احتمال دارد. احتمال نخست آن است که اگر

ائمه نماز جمعه را اقامه ننند، نماز جمعه باطل یا واجب تعیین نباشد. احتمال دوم آن است که مراد، عدم جواز مزاحمت
شود و وجوب تعیین ران با اقامه ائمه باشد، که در زمان غیبت با توجه عدم حضور معصوم، موضوع مزاحمت مرتفع مدی

نماز جمعه باق خواهد ماند. [3]

نقد اشال پنجم با توجه به تقابل در روایات
در پاسخ گفته مشود که در برخ روایات تقابل روشن میان دو تعبیر دیده مشود، بهگونهای که آمده است: «الجمعة لنا و
الجماعة لشیعتنا». این تقابل نشان مدهد که اقامه نماز جماعت حق عموم برای همه شیعیان عادل است، اما اقامه نماز

جمعه شأن خاص ائمه دانسته شده است.

این تقابل به معنای تقسیمبندی همعرض نیست، بله بیانر آن است که امامت جماعت برای شیعیان عادل جایز است، اما
امامت جمعه اختصاص به ائمه دارد. به عبارت دیر همانطور که امامت جماعت شرایط اختصاص دارد، امامت جمعه نیز

شرایط خاص دارد که ی از آنها امام معصوم (ع) است، بنابراین به قرینه مقابله نم توان صرفا عدم جواز مزاحمت برداشت
کرد، بله علاوه بر عدم جواز مزاحمت اختصاص نیز برداشت مشود که در این صورت در صورت فقدان امام معصوم (ع)

وجوب از ذمه ملفین برداشت مشود.

اشال ششم: تفسیر روایات بر اساس فرد اکمل
در اشال ششم گفته مشود که ائمه (علیهمالسلام) در این روایات در مقام بیان فرد کامل نماز جمعه بودهاند و اقامه کامل آن

تنها با امام معصوم تحقق میابد. بر این اساس، تعبیر «لا یصلح» ناظر به عدم صلاح و کمال است، نه عدم صحت، بنابراین در
فرض عدم وجود امام معصوم (ع) وجوب از ذمه ملفین برداشته نم شود بله فقط شرایط برقراری نماز جمعه اتم و امل



وجود ندارد.[4]

نقد اشال ششم و بررس ظهور الفاظ
این تفسیر خلاف ظاهر است؛ زیرا اگر «لنا» به معنای فرد اکمل گرفته شود، باید در تعابیر مشابه نیز همین معنا پذیرفته شود.
در روایات که آمده است «لنا الخمس» یا «لنا الأنفال» یا «لنا صفوة المال»، نمتوان این تعابیر را صرفاً به فرد کامل تفسیر

کرد.

با توجه به قرائن خارج و سیره مسلم فقه، این تعابیر ظهور در حق اختصاص و شرطیت دارد، نه در بیان کمال. بنابراین،
نمتوان گفت که روایات صرفا بر نف اکملیت نماز جمعه در فرض عدم اقامه آن توسط امام (ع) دلالت دارد، بله بر عدم

وجوب و یا عدم صحت آن در فرض عدم امام معصوم (ع) دلالت دارد.

اشال هفتم: بررس کفایت غیر امام معصوم در صدق عنوان «امام»
آقای حائری در اشال هفتم مفرمایند که بر فرض پذیرش ظهور برخ از روایات در امام معصوم (ع)، چنانکه از تعبیر کتاب

دعائم استفاده مشود که آمده است: «لا یصلح الحم و لا الحدود و لا الجمعة إلا بإمام»، این تعبیر ظهور در امام معصوم
(علیهالسلام) دارد، بازهم شرطیت برداشت نم شود.

سپس ایشان مفرمایند که در صدق این تعبیر، یعن «لا یصلح إلا بإمام»، کفایت مکند آن کس که صلاحیت امامت مردم را
در مذهب داشته باشد، مانند تصدی افتاء، قضاوت و اجرای حدود. به بیان دیر، معیار امامت در مذهب شیعه، عهدهداری این

شئون دانسته مشود و تحقق این امور برای صدق عنوان امام کاف تلق مشود.

ابهام در عبارت «و لا یتوقف عل اثبات النیابة»
در ادامه، آقای حائری مفرمایند: «و لا یتوقف عل اثبات النیابة لأنه إمام»[5]. این عبارت از حیث معنا مجمل است و ارتباط

روشن با مطالب پیشین ندارد. معلوم نیست مقصود ایشان از عدم توقف بر اثبات نیابت چیست و چونه این جمله با بحث
پیشین پیوند مخورد.

با توجه به سیاق کلام، این احتمال وجود دارد که عبارت مذکور ناش از سهو قلم یا دخل و تصرف در تنظیم نهای متن باشد،
زیرا پیوند مفهوم روشن میان این جمله و مطالب قبل از آن مشاهده نمشود.

اشال هشتم: استدلال بر اساس مفهوم و نف اطلاق مفهوم
آقای حائری در اشال هشتم مفرمایند که دلالت برخ از روایات بر مدعا مانند روایت معروف به «خبر عشیره» بهصورت

مفهوم است و مفهوم، اطلاق ندارد و نمتوان از آن اطلاق استفاده کرد.

توضیح آنه در روایت آمده است: «إذا کان علیهم أمیر یقیم الحدود علیهم فقد وجب علیهم الجمعة» و مفهوم آن این است که
اگر امیری وجود نداشته باشد، حم وجوب جمعه ثابت نیست، اما این مفهوم اطلاق ندارد تا شامل همه فروض شود. به بیان
دیر، نمتوان گفت در صورت نبود امیر، نماز جمعه مطلقاً واجب نیست، چه امام عادل و واجد شرایط خطبه وجود داشته

باشد و چه وجود نداشته باشد.[6]

بر این اساس، در فرض فقدان امیر، باید تفصیل داده شود؛ بدین معنا که اگر امام عادل و واجد شرایط وجود داشته باشد، نماز
جمعه اقامه شود و در صورت فقدان چنین فردی، وجوب ثابت نباشد.



تواند مطلق یا مقید باشد، اما مفهوم قابلیت اطلاق ندارد. ازاینرو، تمساطلاق و تقیید از اوصاف منطوق است و منطوق م
به مفهوم برای اثبات اطلاق، از نظر اصول صحیح نیست.

نقد اشال هشتم با توجه به استدلال به منطوق روایات
پاسخ آن است که هرچند مفهوم اطلاق ندارد و این نته صحیح است که اگر استدلال بر اساس مفهوم باشد، نم توان از اطلاق
بر منطوق آنها است، نه مفهوم. منطوق روایات به این روایات، مبتن آن در جهت اثبات مدعا استفاده کرد، اما استدلال اصل

مانند «لنا الجمعه» بهروشن دلالت دارد بر اینه امام معصوم شرط در امامت جمعه دانسته شده است.

اشال نهم: وجود خصوصیت در روایت اشعثیات 
در اشال نهم به روایت استناد مشود که در آن از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) درباره امام سؤال شده است که از شهر خارج
،رده است. در این روایت آمده است که مردم در چنین فرضرا بهعنوان جانشین برای اقامه نماز جمعه تعیین ن شده و کس

نماز را بهصورت چهار رکعت اقامه کنند.[7]

آقای حائری مفرمایند که این حم متواند ناظر به خصوصیت مورد باشد؛ بدین معنا که اگر امام (علیهالسلام) اجازه مداد
مردم شخص را بهعنوان امام جمعه انتخاب کنند، احتمال بروز فتنه وجود داشت. ازاینرو، برای جلوگیری از اختلاف و

آشوب، دستور به اقامه نماز ظهر داده شده است.[8]

جمعبندی نهای ادله اثبات شرطیت امام معصوم (ع) در نماز جمعه
در مجموع، اشالات مطرحشده به دلیل هفدهم تا بیست و پنجم از سوی مرحوم آقای خوئ و آقای حائری، پاسخ داده شد و

نمتوان بر اساس آنها از ظهور این روایات در شرطیت امام معصوم برای امامت جمعه دست برداشت. بنابراین، دلالت
روایات بر مدعای مورد بحث، همچنان محفوظ دانسته مشود.

در پایان بررس ادله اثبات شرطیت امام معصوم (ع) در نماز جمعه لازم به ذکر است که آیتاله حائری تمام بیستوپنج دلیل
مطرحشده را رد کردند، در حالکه ما توانستیم سیزده دلیل را بهصورت مستدل اثبات کنیم و به مناقشات پیرامون آنها پاسخ

دهیم؛ بنابراین، مشروط بودن نماز جمعه به حضور امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب وی، برای ما ثابت شد. نتیجه آنه در
زمان حضور امام معصوم، اگر ایشان یا منصوب او نماز جمعه را اقامه کند، وجوب آن تعیین است؛ یعن در محدودهی تا
فاصلهی دو فرسخ از محل اقامه، نماز جمعه واجب مشود، و کسان که در فاصلهای بیش از دو فرسخ قرار دارند، بر آنان

وجوب نیست.

بحث از ادله وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت
اکنون که بحث اشتراط و عدم اشتراط به پایان رسیده، باید به ادلهی قائلان به وجوب تعیین نماز جمعه در زمان غیبت بپردازیم؛

این افراد برای اثبات دیدگاه خود هم به آیات و هم به روایات استناد مکنند. نخستین آیه مورد استناد، آیهی سوره جمعه است
که قبلا به تفصیل بررس شد. آیهی دوم، آیهی « حٰفظُواْ علَ ٱلصلَوٰتِ و ٱلصلَۈة ٱلۡۇسۡطَ و قُومواْ له قَٰنتين» (بقره، ۲۳۸)

است که در ادامه باید بررس شود تا ببینیم آیا از آن وجوب تعیین در زمان غیبت استفاده مشود یا نه. در واقع، محور بحث
فعل ما، ادلهی وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت است؛ اگر این دلایل رد شوند، مانند دیدگاه آیتاله حائری، نتیجه

مشود که اشتراط پذیرفته نیست و در هر دو زمانِ حضور و غیبت، نماز جمعه واجب تعیین خواهد بود؛ همانگونه که ایشان
نماز صبح را برای هر ملف، در همهی زمانها واجب تعیین مدانند. بنابراین در ادامه به بررس و نقد این ادله در خصوص

وجوب تعیین نماز جمعه در زمان غیبت مپردازیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



پاورق
[1] «الثالثة: احتمال جرى بعض ذلك مجرى فتاوى العامة، كما يشهد بذلك التعبير بالولاة ف بعضها و التعبير بالأمير ف بعضها

الآخر.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ج 117.)
ّالبين، حت ن إمام ظاهر فم بالبطلان إذا لم يالاشتراط بالإمام بحيث يسقط الوجوب أو يح ابعة: عدم ظهور بعضها ف[2] «الر

دقات كذلك، فإنّها لا تسقط مع عدم كون من يجبالص جميع بلاد المسلمين، كما أنّ الأمر ف ون مقتضاه تعطيل الفرض في
هو الإمام.» (‏همان، 117.)

[3] «الخامسة: يف ف صدق ما نقل من «انّ الجمعة لنا» عدم جواز مزاحمته كما مر بالنّسبة إل دعاء الصحيفة، إذ ليس
مقتض استحقاق إقامة الجمعة إ ذلك.» (‏همان، 118.)

[4] «السادسة: أن يون المقصود، عدم وقوع الجمعة و أخواتها عل وجه يقع عل طبق الصلاح الامل إ بالإمام 7 أو
المغصوب، و هو محتمل قوله 7 «لا يصلح» و يحتمل أن يون «لا يصح» تصحيف «لا يصلح».» (‏همان.)

[5] «السابعة: أنّه عل فرض الظهور ف غير إمام الجمعة ف البعض كما هو كذلك بالنّسبة إل ما روي ف الدّعائم عن عل 7 من
قوله: «لا يصلح الحم و لا الحدود و لا الجمعة إ بإمام» فالظاهر أنّه يف ف صدق ذلك ما يصلح لإمامة النّاس ف المذهب
كالإفتاء و القضاء و الحدود، و لا يتوقّف عل إثبات النيابة لأنّه إمام، و هو الّذي ينسبق من الخبر الوارد ف العشيرة «إذا كان

عليهم أمير يقيم الحدود».» (‏همان.)
[6] «الثامنة: أنّ دلالة بعضها بالمفهوم مثل خبر العشيرة و قد قررنا أنّه لا إطلاق للمفهوم، فيمن أن يون المقصود أنّه مع وجود

الأمير يجب الجمعة و التشريق، و أما مع عدمه ففيه تفصيل، كما أنّ التقيد لا محالة واقع بالنّسبة إل من كان منزله عل رأس
فرسخين فما دون.» (‏همان.)

نع لئاً سيلنَّ عا نيساَلْح نب لع دِّهج نع بِيها ندٍ عمحم نفَرِ بعج دِّهج نع بِيها نع ِبدَّثَنَا اح وسم دَّثَندٌ حمحنَا مرخْب[7] «ا
اَمام يهرب و لا يخَلّف احداً يصلّ بِالنَّاسِ كيف يصلُّونَ اَلْجمعةَ قَال يصلُّونَ كصلاتهِم اربع ركعاتٍ.» (‏قرب الإسناد و يليه

الأشعثيات، ص 43.)
[8] «التّاسعة: أن يون الأمر بصلاة أربع ركعات ف فرض فقد الإمام المظنون أنّه المنصوب، من باب خصوصيات ف المورد،

كما ف رواية هرب الإمام فإنّ الحم بإقامة الجمعة ربما يوجب الفتنة ف مورد فرض الهرب، و عدم التفصيل من باب خوف عدم
إحاطتهم بالأمور، فلا بدّ لعل 7 من مراقبة الموقف.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، 118.)

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

حمیری، عبد اله بن جعفر، قرب الإسناد و يليه الأشعثيات، تهران، متبة نينوی الحديثة، بتا.


