
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۴ بهمن ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 64 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسات گذشته روایات دلیل هفدهم تا بیست و پنجم بیان شد، بسیاری از این روایات از کتاب دعائم الاسلام و جعفریات

مطرح شده است، بنابراین بررس اعتبار روایات این دو کتاب اهمیت زیادی دارد.

بررس روایات کتابهای دعائم الاسلام نشان مدهد که هرچند برخ بزرگان همچون مرحوم خوئ و حائری نسبت به مرسل
بودن روایات دعائم اشال کردهاند، اما بر پایه شهادت مؤلف دعائم، قاض نعمان، و تصریح وی به نقل روایات «ثابت و

صحیح»، متوان این احادیث را صادرشده و مسلم دانست.

همچنین در مورد اشعثیات به طور خلاصه م توان گفت همانطور که محدث نوری در خاتمة مستدرک الوسائل از آن بهعنوان
منبع اصیل و مورد اعتماد علما یاد کرده است و آیتاله بروجردی نیز با رد ادعای ارسال، روایات آن را مسند و دارای پنج

طریق معتبر دانسته که مهمترین آنها طریق محمد بن الاشعث الوف تا امام صادق(ع) است، ما نیز اعتبار روایات این کتاب را
مپذیریم.

 اگرچه برخ همچون صاحب جواهر، اشعثیات را در زمره اصول مشهور نشمردهاند و انتسابش به مؤلف را قطع ندانستهاند،
اما این نرش بیشتر ناش از عدم دسترس به نسخههای اصل در زمان آنان بوده است. بنابراین بررس اسناد و روایات کتاب
نشان مدهد که بیشتر راویان آن موثقاند و پذیرش این اثر توسط بزرگان چون ابن غضائری و استفاده فقهای مانند صدوق،

شهید اول و علامه مجلس از احادیث آن، بر اعتبارش مافزاید. ازاینرو، با توجه به مسند بودن ساختار، وثاقت راویان، و نبود
انیزه جعل در مضامین روای، اشعثیات را متوان از منابع قابل اعتماد روای و فقه به شمار آورد.

بیان استدلال به روایات ادله هفدهم تا بیست و پنجم
ما بر این باوریم که این روایات از حیث سند، معتبر بوده و مانند روایات منقول در دعائم الإسلام و اشعثیات، در حم روایت

صحیح تلق مشوند و از اعتبار لازم برخوردارند. از حیث دلالت نیز، تعبیر «لا یصلح» در این روایات به معنای «لا ینبغ» بوده
و «لا ینبغ» نیز بر عدم جواز دلالت مکند. افزون بر این، در تعبیر «لنا الخمس»، از تقدیم جار و مجرور و افاده معنای

اختصاص توسط «لام» اختصاص خمس به امام (ع) بهروشن استفاده مشود ، این معنا با تصریح آیه قرآن نیز سازگار است
که خمس را حق امامان معصوم (علیهمالسلام) مداند.

بر این اساس، همانگونه که مرحوم آقای بروجردی و صاحب جواهر تصریح کردهاند، دلالت این روایات تمام بوده و از مجموع
آنها استفاده مشود که نماز جمعه از مناصب اختصاص امام معصوم (علیهالسلام) به شمار مآید.

ه خویال آیتالاش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مرحوم آیتاله خوی (ره) افزون بر ضعف سند، به مرسله بودن این روایات نیز تصریح مکند؛مرحوم آیتاله حائری نیز این
بر این باورند که اگر بپذیریم این روایات دلالت بر این دارند که نماز جمعه حق ال را مطرح کرده است.[1] آقای خوئاش

خاصِ امام معصوم (علیه السلام) است بازهم نم توان شرطیت نماز جمعه به امام معصوم (ع) را نتیجه گرفت، ایشان معتقدند
که این امر با اعطای اذن عام از سوی ائمه اطهار (علیهم السلام) به شیعیان برای اقامه نماز جمعه حت در زمان غیبت، هیچ

منافات ندارد.

به زعم ایشان، از روایات که دال بر وجوب تخییری نماز جمعه هستند، همین اذن عام استنباط مشود. ایشان در تشریح این
موضوع بیان مدارند: با وجود آنه نماز جمعه حق متعلق به امام معصوم (علیه السلام) است، اما این امر مانع از این نیست
که ائمه (علیهم السلام) اذن عام و مطلق به شیعیان برای اقامه آن، حت در دوران غیبت، داده باشند؛ درست همانگونه که در
باب قضاوت اذن عام صادر فرمودند؛ مانند آنجا که فرمودند: «انظروا إل رجل عرف حلالنا و حرامنا». این اذن شامل فقهای

جامعالشرایط مشود.

در خصوص نماز جمعه نیز، اذن عام صادر شده به این معناست که ائمه (علیهم السلام) اقامه آن توسط امام غیر معصوم را
پذیرفته و با این امر مخالفت نردهاند.[2]

در مقام تحلیل، باید دید که این بیان چونه متواند پاسخوی محل نزاع باشد. توضیح آنه استدلال کننده به شرطیت،
نمخواهند بویند اقامه نماز جمعه تنها حق امام است، بله مدعاند وجود امام معصوم یا منصوب از جانب او شرط وجوب

است؛ بهگونهای که بدون حضور یا نصب امام، اصلا وجوب تعیین تحقق نمیابد.

اما آیتاله خوی از روایات چنین شرط استفاده نمکند، بله معتقد است وجوب اقامه نماز جمعه به وجود امام یا نماینده
منصوب او متوقف نیست. ایشان مفرماید: از این روایات تنها حقانیت امام در اقامه استفاده مشود، و شرطیت وجود امام

(ع) برای وجوب استفاده نمشود. به تعبیر ایشان، میان «شرطیت» و «اختصاص» تفاوت وجود دارد؛ روایات ظهور در اثبات
«حق» دارند، نه در «شرط بودن». بنابراین از این روایات نمتوان استفاده کرد که امام شرط تحقق وجوب نماز جمعه است.

ال محقق خویاش ارزیاب
در پاسخ به این دیدگاه، گفته مشود که همین اثبات «حقّیت» نیز برای مدعیان کفایت مکند؛ زیرا اگر اقامه نماز جمعه حق

اختصاص امام باشد، نتیجه آن خواهد بود که بدون اذن او، وجوب بر دیران ثابت نیست. پس اگر این اذن از امام صادر نشده
باشد، اقامه واجب نخواهد بود. حال اینه آیا از روایات دیر اذن عام برداشت مشود یا نه، نیاز به بررس آن روایات دارد؛ اما

دستکم مفاد روایات محل بحث این است که این حق به امام معصوم (ع) است، و همین مقدار برای اثبات مدعا کفایت
دارد.پ

اشال دوم آیتاله حائری و پاسخ آن
اشال دیر آیتاله حائری آن است که ممن است مراد از «امام» در روایات، مطلق امام عادل باشد، نه امام معصوم (ع).[3]

 در پاسخ گفته مشود:
1. در برخ از این روایات تعبیر «امام المسلمین» آمده است، و روشن است که امام المسلمین تعددپذیر نیست؛ برخلاف امام

عادل که ممن است مصادیق متعدد داشته باشد.
2. دوم آنه قرینهی سیاق در روایت وجود دارد؛ روایت که مفرماید: «لنا الخمس، لنا الأنفال، لنا الجمعة، لنا صفو المال».
قرار گرفتن نماز جمعه در کنار خمس و انفال نشان مدهد که سخن از امام است که مال و صاحب حق تصرف در این
موارد است، نه هر فرد عادل که تنها صلاحیت امامت در نماز را دارد. زیرا فردی که صرفاً امام جماعت عادل است، هرگز



حق تصرف در انفال و خمس را ندارد.

موید مرحوم حائری بر اشال دوم
آقای حائری در ذیل اشال سوم، مطلب را از کتاب سلیم بن قیس هلال به نقل از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) ذکر کردهاند، در

حال که به نظر مرسد این استدلال بهاشتباه در ذیل اشال سوم قرار گرفته و جایاه صحیح آن ذیل اشال دوم بوده است، نه
اشال سوم.

ایشان به نقل از کتاب سلیم بن قیس هلال از امیرالمؤمنین (علیهالسلام) چنین آوردهاند:

لا و لاملُوا عمعي نْ لاتَدِياً اهم وانَ اك الاض قْتَلي وا مهامما وتما يدَ معب ينملساَلْم َلع ملاسَا مح و هال مح ف اجِبالْو
و مهعمج و مهجح يمقي و مهىفَي ِبجي نَّةالس و اءارِفاً بِالْقَضرِعاً عماً واليفاً عفاماً عما هِمنْفُس واخْتَارنْ يا لقَب لارِج لا داً ووا يقَدِّمي

[4].هِمدَقَاتص ِبجي

مفاد روایت آن است که پس از وفات یا قتل امام، چه آن امام گمراه بوده باشد و چه هدایتیافته، تلیف اله مسلمانان آن است
که هیچ اقدام انجام ندهند و هیچ تصرف ننند، تا زمان که برای خود امام را برگزینند.در روایت تصریح شده است که

مسلمانان پیش از انتخاب امام، نباید هیچ عمل اجتماع یا حومت انجام دهند. سپس ویژگهای امام مطلوب چنین بیان شده
است: عفیف، عالم، با تقوا، آگاه به قضا و سنت، و متول امور مال عموم و برپادارنده شعائر جمع مسلمانان.

نته اساس روایت آن است که جامعه اسلام در صورت فقدان امام، باید ابتدا محور و رهبر خود را تعیین کند و سپس به
سایر امور اجتماع و اجرای بپردازد. این تقدم تعیین امام بر سایر افعال اجتماع، از محتوای مهم و قابل توجه روایت به شمار

مآید.

آقای حائری بر این باورند که مقصود از «امام» در این روایت، امام معصوم نیست. ایشان برای این مدعا دو دلیل بیان مکنند:

1. نخست آنه در روایت تعبیر «قبل أن یختاروا» بهکار رفته و انتخاب، با امامت معصوم که منصوب اله است، سازگار
نیست.

2. دوم آنه در روایت امام به «ضال» و «مهتدی» تقسیم شده، در حال که امام معصوم اساساً قابل تقسیم به گمراه و
هدایتیافته نیست.

با این دو قرینه ایشان بیان م کند که مراد از امام در این روایت امام معصوم (ع) نیست بله هر امام عادل م تواند باشد، و
به قرینه این روایت، مراد از امام در روایت های دیر هم امام معصوم (ع) نیست.

ارزیاب کلام مرحوم حائری
نقد قرینه نخست

این دو قرینه ای که مرحوم حائری ذکر کرده است قابل مناقشه است؛ تعبیر «اختیار» در این روایت متواند ناظر به مقام
فعلیت و تحقق خارج حومت باشد، نه اصل ثبوت امامت. همانگونه که در مباحث معاصر نیز بیان مشود، هرچند فقیه یا
ومت و اعمال آن در مقام اثبات، بدون پذیرش و همراهح امام معصوم از حیث ثبوت دارای ولایت است، اما تحقق خارج

مردم ممن نیست.

رأی و پذیرش مردم امری تشریفات تلق نمشود، بله نقش آن در فعلیتبخش به حاکمیت انارناپذیر دانسته مشود. حت در



مورد امام معصوم (علیهالسلام) نیز، پذیرش مردم در مقام تحقق خارج حومت نقش داشته است؛ چنانکه پیامبر اکرم
(صلالهعلیهوآله) به امیرالمؤمنین (علیهالسلام) فرمودند که اگر مردم به سوی تو آمدند، حومت را بپذیر. این قید، هرچند اصل

جعل امامت از سوی خداوند تحقق یافته بود، اما شرط فعلیت در مقام اثبات را نشان مدهد.

بنابراین، تعبیر «قبل أن یختاروا» متواند ناظر به انتخاب در مقام فعلیت باشد و با امامت معصوم نیز قابل جمع دانسته شود.

نقد قرینه دوم
قرینه دوم نیز تمام نیست؛ زیرا هرچند امام معصوم فنفسه به ضال و مهتدی تقسیم نمشود، اما روایت ناظر به امام است

معرف که در ظاهر منصب امامت را در اختیار داشته است، خواه در واقع گمراه بوده باشد یا هدایتیافته. سپس امام مطلوب
مشود که واجد مجموعهای از اوصاف خاص است.مجموع این اوصاف، یعن عفت، علم، تقوا و آگاه کامل به قضا و سنت،
در نهایت بر امام معصوم منطبق مشود و مصداق کامل دیری برای آن قابل تصور نیست. بنابراین این قرینه نیز در فهم مدلول

روایت نمتواند کم به ایشان کند.

جمع بندی اشال دوم حائری و پاسخ به آن
اشال دوم آیتاله حائری این بود که «امام» در روایات نماز جمعه ممن است مراد امام عادل مطلق باشد، نه لزوماً امام

معصوم (ع)، و ایشان برای تقویت این دیدگاه به روایت از کتاب سلیم بن قیس استناد کردند که پس از فقدان امام، مردم
موظفاند پیش از هر اقدام، امام «عفیف، عالم، ورع، عارف به قضا و سنت» انتخاب کنند؛ ایشان دو قرینه «اختیار» و

تقسیم امام به «ضال و مهتدی» را برای اثبات مراد از امام عادل ذکر کردند؛ اما پاسخ این است که قرینه اول متواند ناظر به
تحقق خارج حومت باشد که حت در مورد امام معصوم نیز پذیرش مردم نقش فعلیتبخش دارد، نه اصل جعل امامت؛ و

قرینه دوم نیز مخدوش است، زیرا تقسیم به ضال و مهتدی ناظر به امام است که در ظاهر منصب را داشته و در نهایت،
مجموعه اوصاف ذکر شده در روایت به طور کامل بر امام معصوم منطبق مگردد و هیچ مصداق کامل دیری قابل تصور

نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] « الاول: ضعف السند، و الظاهر أنّ جميع ذلك مورد لتلك المناقشة، حتّ ما روى عن الأشعثيات، فإنّ الراوي محمد بن

محمد بن الأشعث و هو يروي عن موس و هو عن أبيه إسماعيل، و حال موس مجهول، و الانجبار بعمل الأصحاب غير حاصل،
لعدم الاستناد إل تلك الروايات ف كتبهم عل ما أعلم.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 117.)

[2] « مضافاً إل ضعف أسانيد الجميع بالإرسال، أنّ غاية ما يستفاد منها كون الجمعة حقاً للإمام (عليه السلام) و من مناصبه
بحسب الجعل الأول، فلا يناف ذلك إذنهم (عليهم السلام) للشيعة و ترخيصهم ف إقامتها عل سبيل الإطلاق كما ثبت ف الحم و
نحوه، و قد ثبت الاذن العام عنهم (عليهم السلام) ف المقام بمقتض الأخبار المتقدّمة الدالة عل الوجوب التخييري الت منها ما

دلت عل الوجوب إذا كان هناك إمام يخطب.» (‏موسوعة الإمام الخوئ، ج 11، ص 38.)
[3] « الثانية: احتمال أن يون المقصود بالإمام هو الإمام العادل لا المعصوم.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، 117.)

[4] ‏مستدرك الوسائل، ج 6، ص 14.

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

.1418 ،قم ‐ ایران، مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ ،سید ابوالقاسم، موسوعة الإمام الخوئ ،خوی
نوری، حسین بن محمدتق، مستدرك الوسائل، با مؤسسة آل البیت علیهم السلام لاحیاء التراث، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه



تخصص فقه)، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا.


