
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۳۰ دی ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 63 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته روایات دلیل هفدهم تا بیست و پنجم بیان شد، بسیاری از این روایات از کتاب دعائم الاسلام و جعفریات مطرح

شده است، بنابراین بررس اعتبار روایات این دو کتاب اهمیت زیادی دارد.

کتاب «دعائم الإسلام» اثر قاض نعمان است که در فضای دولت فاطم تألیف شده و با وجود برخ اختلافات فقه، از نظر
انتساب مذهب و اعتبار قابل دفاع دانسته مشود. مؤلف پس از دورهای گرایش به مذهب مال، به تشیع امام گرویده و علمای

بزرگ مانند علامه بحرالعلوم و قاض نوراله شوشتری نیز بر امام بودن او تصریح کردهاند.

 از حیث رجال نیز، هرچند قاض نعمان در شمار ممدوحان آمده، اما قدح درباره او نقل نشده و بر مبنای مختار در علم
رجال، همین مقدار برای اعتبار روایات کاف دانسته مشود. اختلافات فقه موجود در کتاب، مانند برخ آراء در باب طهارت،

وضو، سجده و متعه، با حمل بر اقوال برخ فقهای امامیه یا با حمل بر تقیه به خاطر شرایط سیاس و فقه زمان تألیف،
مشل در اعتبار روایات کتاب ایجاد نمکند.

 در مجموع، کتاب دعائم الإسلام با در نظر گرفتن زمینه تاریخ خود، اثری معتبر تلق مشود که مؤلف آن فقیه امام بوده،
هرچند در چارچوب محدودیتهای عصر فاطم قلم زده است.

 بسیار خوب. من متن شما را با رعایت دقیق نات درخواست شما، یعن تبدیل به متن علم، پژوهش و فقه با ساختار
منسجم، حذف ترارها، قرار دادن فعل در انتهای جملات، پرانتزی کردن عبارات دعای، و استفاده از واژگان روان و قابل فهم،

بازنویس مکنم. همچنین برای هر بخش عنوان مجزا در نظر خواهم گرفت.

بررس مرسله بودن روایات کتاب دعائم الاسلام
ماند، بررسم پیرامون مؤلف و وثاقت وی اختصاص داشت. آنچه باق اتبحث پیشین در مورد کتاب «دعائم الاسلام» به ن
روایات این کتاب است که عمدهترین اشال مطرحشده توسط بزرگان چون مرحوم آقای خوئ و مرحوم آقای حائری، إرسال

روایات این کتاب است. این در حال است که عدهای دیر، از جمله مرحوم حاج نوری و برخ دیر از بزرگان، بر این کتاب
اعتماد ورزیدهاند.

شایان ذکر است که صاحب وسائل الشیعه، گرچه از «دعائم» نقل نرده است، اما این امر لزوماً به دلیل مرسله بودن روایات
آن نیست؛ زیرا صاحب وسائل خود حجم قابل توجه از روایات مرسل را در کتاب خویش آورده است. بنابراین، اگر بتوانیم

مشل إرسال روایات «دعائم» را برطرف سازیم، مجموعه روایات فراوان در اختیار محققان قرار خواهد گرفت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تحلیل شهادت قاض نعمان در مقدمه کتاب
قاض نعمان در ابتدای کتاب «دعائم الاسلام» شهادت ارائه مدهد که نیازمند تأویل دقیق است. وی مگوید:

نقتصر فيه عل الثابت الصحيح مما رويناه عن الأئمة من أهل بيت رسول اله صلّ اله عليه و آله من جملة ما اختلفت فيه
الرواة عنهم ف دعائهم الإسلام و ذكر الحلال و الحرام و القضايا و الأحام[1]

قاض نعمان به اعمال دو عنوان در مورد روایات اشاره مکند: «ثابت» و «صحیح». در عبارت دیری نیز مافزاید:

هذا هو الثابت مما رويناه عن رسول اله صلّ اله عليه و آله و عن الأئمة من ولده صلّ اله عليه و آله دون ما اختلف فيه عنهم
و عل ذلك تجري أبواب كتابنا هذا إن شاء اله لما قصدنا فيه إليه من الاختصار[2]

به نظر مرسد مراد قاض نعمان از «روایات ثابت»، روایات است که نه تنها نزد وی، بله در مقام صدور، مسلم و فاقد هرگونه
اختلاف هستند که از پیامبر (ص) و ائمه (ع) صادر شدهاند و او این موارد را نقل مکند. در اینجا، لازم است بررس شود که

آیا منظور از «صحیح»، اصطلاح متداول در علم درایه است یا معنای دیر که با توجه به قید «نقتصر فیه عل الثابت»، به نظر
مرسد منظور از «صحیح»، همان «ثابت و مسلم» است.

معنای «من جملة ما اختلف فیه الروات»
همچنین عبارت «من جملة ما اختلف فیه الروات عنهم» متواند در بررس مراد از صحیح در این عبارت مورد توجه قرار گیرد.
اگر مراد این باشد که قاض نعمان از میان همان روایات که مورد اختلاف روات قرار گرفته، آنچه را که نزد خود ثابت دانسته،

آورده است، آناه این شهادت ارزش چندان نخواهد داشت، چرا که پذیرش این روایات برای قاض نعمان نمتواند در نزد
دیران ملاک حجیت باشد.

با این حال، ظاهر کلام این است که روایات که از پیامبر (ص) و ائمه (ع) رسیده، به دو قسم منقسم مشوند: ی آنهای که
صدورشان ثابت و مسلم است، و دیری آنهای که محل اختلاف در نزد مشهور هستند. بنابراین، عبارت «من جملة ما اختلف
فیه» به این معناست که وی موارد مشوک و دارای شبهه را کنار گذاشته و تنها روایات را آورده که صدورشان قطع است؛
یعن روایات که در صدورشان تردید وجود ندارد را در کتاب خود ذکر کرده است. آناه بر اساس این احتمال، شهادت مولف

در صحت روایات کتاب «دعائم الاسلام» متواند مورد اعتماد قرار گیرد.

این رویرد شباهت به مبنای دارد که ما در خصوص مرسلات شیخ صدوق در کتاب «من لا یحضره الفقیه» در مباحث
اصول تبیین نمودیم. ما کل مرسلات صدوق را بر اساس شهادت مقدمه کتاب وی پذیرفتیم، البته با این توضیح که اعتبار

ر است، اما اصل روایت، معتبر تلقجهات دی روایت در مواردی که معارض دارد یا مورد اعراض واقع شده، نیازمند بررس
مگردد.

در مقابل، برخ بزرگواران مانند مرحوم والد ما (ره) و امام خمین (ره) میان اسناد صدوق تمایز قائل شدهاند؛ ایشان مرسلات
صدوق را در جای که با عبارت «قال الصادق (ع)...» به صورت قاطعانه اسناد مدهد، مپذیرند، اما در جای که از تعبیر
«روی...» استفاده مکند، نمپذیرند. دیدگاه ما این است که تفاوت بین این دو نیست و تمام مرسلات صدوق مورد پذیرش

واقع شدهاند.

شهادت قاض نعمان نیز انصافاً کفایت مکند که بوییم روایات که در «دعائم» آمده، روایات مسلّم هستند و نباید صحت آنها



را با معیارهای متأخر سنجید. اصطلاح چهارگانه «صحیح، موثق، حسن، ضعیف» از زمان علامه حل (ره) در میان شیعه رواج
یافت، اگرچه در میان عامه ممن بود وجود داشته باشد؛ اما در قرون سوم و چهارم هجری قمری به شل امروزی رایج نبوده

است. لذا «ثابت» در کلام قاض نعمان به معنای ثبات است که بحسب الواقع روایت صادر شده و امر آن مسلم است.

اعتبار کتاب اشعثیات (جعفریات)
محدث نوری (قدّس سره) در خاتمه «مستدرک الوسائل» کتاب «جعفریات» (معروف به اشعثیات) را از جمله کتب قدیمه و

معروف دانسته که علما بر آن اعتماد داشتهاند.[3] انیزه اصل ایشان برای نارش «مستدرک»، مشاهده عدم نقل روایات
فراوان و مفید این کتاب در «وسائل الشیعة» توسط صاحب وسائل بوده است؛ از این رو محدث نوری اقدام به جمعآوری آنها

نموده است.

بررس ادعای ارسال روایات کتاب اشعثیات
برخ از فقها، اشال مرسل بودن روایات این کتاب را مطرح نمودهاند؛ اما مرحوم آیتاله بروجردی (قدّس سره) این دیدگاه را

نادرست برمشمارند و تصریح مفرمایند که روایات «اشعثیات» مسند هستند. سند اصل که ایشان بدان استناد مکنند،
طریق محمد بن الاشعث الوف است که از طریق پدرش از اسماعیل، و او از آباء (علیهم السلام) نقل مکند.[4]

بر اساس گزارش رجالیین، برای کتاب اشعثیات پنج طریق وجود دارد که مهمترین آنها همان طریق است که حسین بن
عبیداله، از سهل بن احمد الدیباج، از محمد بن الاشعث، از پدرش، روایت مکند. این سند تا امام صادق (ع) ادامه میابد و

در واقع روایت مسند محسوب مگردد.

برخلاف کتب چون «عوال اللئال» که روایات آن غالباً مرسل هستند (هرچند بسیاری از مرسلات آن در واقع مسند بوده و
نویسنده جهت اختصار اسناد را حذف نموده)، «اشعثیات» از ابتدا به صورت مسند تألیف شده است.

اعتبار راویان و توثیق ضمن
راویان برخ (هقدّس سر) افرادی است که در سلسله سند قرار گرفتهاند. اگرچه مرحوم حائری ر، وثاقت تمامته مهم دین

چون موس بن اسماعیل را مجهول دانسته است[5]، اما ابن غضائری روایات کتاب جعفریات را پذیرفته است[6] که این
مطلب بر توثیق ضمن راویان این کتاب دلالت در نزد وی دارد.

پاسخ به نقد صاحب جواهر (ره)
صاحب جواهر (قدّس سره) در جواهر، در خصوص «اشعثیات» نقل مکند که این کتاب جزو اصول مشهوره روای نیست.
پاسخ به این اشال آن است که عدم شهرت مانع اعتبار نیست؛ زیرا روایات داریم که در کتب اربعه و اصول مشهوره نیامده،

اما فقها بر اساس آنها فتوا دادهاند.

م به صحت آن ننموده و حتنیز ح ه کسکند که این کتاب نه تنها از اصول معتبره نیست، بلصاحب جواهر اضافه م 
انتساب کتاب به مصنفش نیز به وجه که سبب اطمینان شود، ثابت نیست. به همین دلیل، حر عامل در «وسائل» از آن نقل

نرده است و مرحوم مجلس (قدّس سره)، با وجود حرص فراوان بر جمعآوری احادیث، بهویژه در «بحار الأنوار»، نیز از این
کتاب نقل نرده است. دلیل عدم نقل توسط صاحب وسائل و مجلس، آنگونه که قبلا بیان شد، عدم دسترس به این نسخهها در

آن زمان بوده است. زیرا این نسخهها (مانند «دعائم»، «اشعثیات»، «مسائل عل بن جعفر» و «قرب الإسناد حمیری») بعداً و
در زمان محدث نوری از بلاد هند به دست وی رسیده است.

صاحب جواهر در ادامه م فرماید: شیخ طوس و نجاش اگرچه محمد بن محمد بن اشعث را از اصحاب کتب ذکر کردهاند،



اما به صراحت نام کتاب وی را ذکر ننمودهاند، که البته دلیل بر عدم اعتبار کتاب نخواهد بود. صاحب جواهر در ادامه
مفرماید تتبع کتب اصول نشان مدهد که اکثر روایات «اشعثیات» برخلاف مبان اصول روای ما بوده و بیشتر با روایات

عامه سازگاری دارد. [7]

با وجود عظمت صاحب جواهر (ره)، دلیل ارائه شده توسط ایشان برای رد این کتاب قانعکننده نیست؛ زیرا همانطور که
مرحوم بروجردی که خود از خبرگان فن رجال بودهاند، اعلام نمودهاند، کتاب مسند بوده و پنج طریق معتبر دارد. لذا، از نظر ما

اعتبار هر دو کتاب «دعائم» و «اشعثیات» ثابت است و ما به روایات آنها اعتماد مکنیم، کما اینه مرحوم محدث نوری و
جمع دیر از علما چنین کردهاند.

عدم وجود انیزه جعل در روایات مورد بحث
یزه جعل در آنها وجود ندارد. برای مثال، روایتنقل شده که ان بر این دو کتاب است، روایات که مبتن کنون در مباحث فقه

در «دعائم» آمده است: «لا یصلح الحم و لا الحدود و الجمعة إ بإمام (عدل)» (که برخ نقل کردهاند «عدل» در نسخه دعائم
نیست). اجرای حدود و برگزاری نماز جمعه، از شئون حومت بسیار مهم است که در زمان غیبت به فقیه جامع الشرایط

واگذار شده، اما شرایط آن بسیار دشوار است. اسلام برای آبروی مردم اهمیت فراوان قائل است، و اجرای حدّ توسط هر فردی
مع إمام ومة لإمام المسلمین» و در «دعائم» آمده: «لا جمعة إجایز نیست. همچنین در «اشعثیات» آمده: «إنّ الجمعة و الح

عدلٍ تق»؛ اینها روایات نیستند که بتوان انیزه جعل را در آنها تصور نمود.

نقل روایت از جعفریات از سوی فقهای متقدم و متاخر
 علاوه بر این، صدوق نیز در «توحید» و «امال» از جعفریات روایت آورده است و شهید اول در «بیان»، شیخ در «ذکری»، و

«نتة الإرشاد»، روایات متعددی از این کتاب نقل کرده است. علامه مجلس در «بحار»، مطلب نقل مکند که بر اعتبار
«اشعثیات» دلالت دارد؛ ایشان مفرماید طریق کتاب «نوادر» سید راوندی به محمد بن محمد بن اشعث منته مشود و اکثر
اجبن جعفر (ع) است که طریق آن با نقل سهل بن احمد الدیب بن اسماعیل بن موس احادیث «نوادر»، مأخوذ از کتب موس

از محمد بن محمد بن الاشعث مطابقت دارد. این انطباق روایات «نوادر» با «جعفریات» شبهه عدم اعتبار روایات این کتاب را
برطرف مسازد.[8]

جمع بندی
در مجموع، بررس روایات کتابهای دعائم الاسلام نشان مدهد که هرچند برخ بزرگان همچون مرحوم خوئ و حائری نسبت
به مرسل بودن روایات دعائم اشال کردهاند، اما بر پایه شهادت مؤلف دعائم، قاض نعمان، و تصریح وی به نقل روایات «ثابت

و صحیح»، متوان این احادیث را صادرشده و مسلم دانست.

همچنین در مورد اشعثیات به طور خلاصه م توان گفت همانطور که محدث نوری در خاتمة مستدرک الوسائل از آن بهعنوان
منبع اصیل و مورد اعتماد علما یاد کرده است و آیتاله بروجردی نیز با رد ادعای ارسال، روایات آن را مسند و دارای پنج

طریق معتبر دانسته که مهمترین آنها طریق محمد بن الاشعث الوف تا امام صادق(ع) است، ما نیز اعتبار روایات این کتاب را
مپذیریم.

 اگرچه برخ همچون صاحب جواهر، اشعثیات را در زمره اصول مشهور نشمردهاند و انتسابش به مؤلف را قطع ندانستهاند،
اما این نرش بیشتر ناش از عدم دسترس به نسخههای اصل در زمان آنان بوده است. بنابراین بررس اسناد و روایات کتاب
نشان مدهد که بیشتر راویان آن موثقاند و پذیرش این اثر توسط بزرگان چون ابن غضائری و استفاده فقهای مانند صدوق،

شهید اول و علامه مجلس از احادیث آن، بر اعتبارش مافزاید. ازاینرو، با توجه به مسند بودن ساختار، وثاقت راویان، و نبود
انیزه جعل در مضامین روای، اشعثیات را متوان از منابع قابل اعتماد روای و فقه به شمار آورد.



رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏دعائم الإسلام، ج 1، ص 2.

[2] ‏دعائم الإسلام، ج 1، ص 103.
[3] ‏مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏، ج 19، ص 38-15.

[4] « أقول: رمية «قده» كتاب الأشعثيات بالإرسال خطأ فإنّ أخبار الأشعثيات و يقال لها الجعفريات أيضا ‐ مستندة يرويها أبو
عل محمد بن محمد بن الأشعث الوف، عن أب الحسن موس بن إسماعيل بن موس بن جعفر عليه السلام ‐ الساكن ف مصر

‐، عن أبيه إسماعيل، عن آبائه عليهم السلام.» (‏البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، ص 47.)
[5] « الاول: ضعف السند، و الظاهر أنّ جميع ذلك مورد لتلك المناقشة، حتّ ما روى عن الأشعثيات، فإنّ الراوي محمد بن

محمد بن الأشعث و هو يروي عن موس و هو عن أبيه إسماعيل، و حال موس مجهول، و الانجبار بعمل الأصحاب غير حاصل،
لعدم الاستناد إل تلك الروايات ف كتبهم عل ما أعلم.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 117.)

[6] « و لا بأس بما رواه من «الأشعثيات» و بما يجري مجراها، مما رواه غيره» (‏الرجال لابن الغضائري، ص 67.)
[7] « بل التاب المزبور عل ما ح عن بعض الأفاضل ليس من الأصول المشهورة بل و لا المعتبرة، و لم يحم أحد بصحته
من أصحابنا، بل لم تتواتر نسبته إل مصنفه، بل و لم تصح عل وجه تطمئن النفس بها، و لذا لم ينقل عنه الحر ف الوسائل و لا

كتب الحديث، و من البعيد عدم عثورهما عليه، و الشيخ و النجاش عل البحار مع شدة حرصهما، خصوصا الثان ف المجلس
و إن ذكرا أن مصنفه من أصحاب التب إلا أنهما لم يذكر التاب المزبور بعبارة تشعر بتعيينه، و مع ذلك فإن تتبعه و تتبع كتب

الأصول يعطيان أنه ليس جاريا عل منوالها.» (‏جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 21، ص 398.)
[8] « و أما كتاب النوادر فمؤلفه من الأفاضل الرام قال الشيخ منتجب الدين ف الفهرست علامة زمانه جمع مع علو النسب
كمال الفضل و الحسب و كان أستاد أئمة عصره و له تصانيف شاهدته و قرأت بعضها عليه انته و أكثر أحاديث هذا التاب

مأخوذ من كتب موس بن إسماعيل بن موس بن جعفر عليه السلام الذي رواه سهل بن أحمد الديباج عن محمد بن محمد بن
الأشعث عنه» (‏بحار الأنوار، ج 1، ص 36.)

منابع
ابنحیون، نعمان بن محمد، دعائم الإسلام، با آصف فیض، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه تخصص فقه)، دار المعارف |

مؤسسة آل البیت (علیهم السلام) لإحیاء التراث، بتا.
ابنغضائری، احمد بن حسین، الرجال لابن الغضائري، قم ‐ ایران، مؤسسه علم فرهن دار الحديث. سازمان چاپ و نشر،

.1380
بروجردی، حسین، البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، قم ‐ ایران، متب آية اله العظم المنتظري، 1416.

.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض
صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

.1403 ،بحار الأنوار، بیروت، دار إحياء التراث العرب ،محمدباقر بن محمدتق ،مجلس
نوری، حسين بن محمد تق، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل‏، قم، مؤسسة آل البيت عليهم السلام‏، 1408.


