
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۳۰ دی ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 52 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان اول مرحوم آخوند در استدلال به آیه شریفه نفر بر حجیت خبر واحد را عرض کردیم؛ و گفتیم: این بیان و هر بیان که
بخواهد بوید خبر واحد حجیت دارد، متوقّف بر این است که از آیهی شریفه وجوب الحذر را استفاده کنیم.

«راجع به معنای «لعل بیان مرحوم محقق اصفهان

مرحوم محقق اصفهان نسبت به معنای «لعل» ی معنای بر خلاف آن چه که بین ادبا و اصولیین مشهور هست، قائل شدهاند.
مشهور این است که «لعل» برای ترج استعمال مشود در موردی که چیزی برای انسان محبوب است و امید دارد که واقع

شود؛ آن وقت روی همین معنای مشهور، در این آیه شریفه گفتیم یا باید مجازاً در محبوبیت الحذر استعمال شده باشد و یا باید
به داع محبوبیت الحذر استعمال شده باشد. اما مرحوم اصفهان مفرماید موارد و استعمالات زیادی داریم که «لعل» در

ری که درست نقطه مقابل ترجمعنای دی ه در یمورد حب انسان باشد، استعمال نشده است؛ و بل و این که شیئ ترج
ۭعٰاخب َّلفرماید (فَلَعدر این تعبیر که خداوند به پیامبر م «لعل» بوده و با آن سازگاری ندارد، استعمال شده است. مثلا

نَّفْس)، در ترج استعمال نشده است؛ اینطور نیست که خداوند امید داشته باشد پیامبر نفس خودش را از بین ببرد؛ یا در دعای
ابوحمزه آمده است «لعلّ وجدتن ف مقام الاذبین»، در اینجا هم متعلق و مدخول «لعل» ی معنای که مورد علاقه باشد،
نیست. و یا از انسان سؤال مکنند زید که مریض است آیا به این مرض ممیرد؟ اگر بوید «لعل زیداً یموت بهذه المرض»،

اینجا هم «لعل» در ترج استعمال نشده است.

از طرف دیر هم مسلّماً مدانیم که استعمال «لعل» در این موارد استعمال مجازی نیست؛ لذا، ایشان مفرماید باید بوییم
«لعل» موضوعٌله دیری دارد؛ و آن این است که «لعل» برای اظهار احتمال وقوع ی شء است، که ممن است برای متلم

محبوب هم باشد یا اصلا محبوب نباشد. پس، محبوبیت یا عدم محبوبیت هیچ کدام در موضوعٌ‌له «لعل» دخالت ندارد؛ بله
«لعل» برای مجرد احتمال وقوع ی شء است. به دنبال این مطلب، مفرماید: جوهری نیز در صحاح اللغةوقت مخواهد
«لعل» را معنا کند، مگوید «لعل کلمة الش» همین اندازه؛ یعن جای که انسان ش دارد چیزی واقع مشود یا نه. بله،

بعضها بین مواردی تفصیل دادهاند که مرحوم اصفهان نیز به این تفصیل اشاره کرده و مگوید جای که نف وجود داشته
باشد، به معنای خوف است؛ در قرآن وقت مفرماید ( یرجونَ لقَآءنَا) معنایش این نیست که امید به لقای ما ندارند، بله آن را
به «لا یخافون» معنا کردهاند. اما ایشان مفرماید: این هم حرف درست نیست؛ بین «لعل» و بین رجاء و ترج ترادف نیست؛
نمتوان گفت «لعل» برای ترج وضع شده است؛ «لعل» برای این است که ی شء در معرض احتمال وقوع است، سواء

فرمایند وجه اولیرند، مخواهند نتیجه باً أم لا؛ چه برای انسان امید باشد، چه محبوب باشد، و چه نباشد. از این مکان مرجو
که مرحوم آخوند بیان کرد که «لعل» در ترج انشای استعمال شده است و به داع محبوبیت الحذر است، و در این صورت،

«گوییم «لعلم آید؟ وقتمحبوبیت از کجا م شود ـ إذا ثبت محبوبیة الحذر ثبت وجوبه ـ با این بیان اصلاحتماً واجب م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=18&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=18&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=7


برای ترج وضع نشده است، برای محبوبیت وضع نشده است، نمتوانیم بوییم آیه مگوید حذر محبوبیت دارد؛ نه، بله در
اینجا احتمال دارد حذر واقع شود، اما محبوبیت نیست. بنابراین، با این بیانشان وجه اول کلام مرحوم آخوند را بهطور کل از

صلاحیت برای استدلال ساقط کردند.

نظر استاد محترم

ظاهر این است که حق با مرحوم اصفهان است؛ یعن این هم از مشهورات است که لا أساس لها. بله، ممن است بوییم
«لعل» معمولا و غالباً در مواردی که ی چیزی محبوب متلم است، بار برده مشود؛ اما این عنوان غالب دارد؛ که این نته
در کلام مرحوم اصفهان نیست. یعن ما کلام ایشان را قبول مکنیم با این توضیح که مسئله محبوبیت، استعمال غالب است؛
وقت استعمال غالب شد، دیر تعین ندارد؛ و بنابراین، نمتوان گفت «لعل» در این آیه حتماً در محبوبیت استعمال شده است؛

بله مراد احتمال وقوع ی شء است. این را نمخواهیم دنبال کنیم که حالا ی مقدار بحث لغوی، و موارد استعمالات و قرینه
مناسبت با متعلق را مطرح کنیم که بوییم «لعل» را باید ببینیم متعلقش چیست؟ اگر «لعل زیداً یموت» است، مگوییم

متعلقش محبوب نیست؛ اگر «لعلّهم یتّقون» است، متعلقش محبوب است. اینها نیازی به دنبال کردن ندارد.

بررس وجه دوم و سوم از کلام مرحوم آخوند

مآییم سراغ وجه دوم که مرحوم آخوند ذکر کردهاند. مرحوم آخوند به تبع مرحوم شیخ سه وجه ذکر کرده است؛ برای این که
از آیه، حجیت خبر واحد استفاده شود؛ و در هر سه وجه هم مناقشه کرده است. در وجه دوم مگویند: آیه مفرماید: تفقّه

واجب است؛ انذار هم برای منذرین واجب است ـ «لینذروا قومهم» ـ پس، انذار هم واجب است. اگر انذار واجب باشد و حذر
واجب نباشد، مستلزم این است که وجوب الانذار لغو شود. اگر خداوند به متفقهین و کسان که تفقه در دین کردهاند، بر شما

انذار به مردم واجب است بروید، انذار کنید؛ اما به مردم هم بفرماید بر شما حذر واجب نیست. اگر این باشد، اگر حذر واجب
نباشد، وجوب انذار لغو مشود. این هم بیان دوم. در بیان سوم کاری به لغویت ندارند؛ مگویند «لعلّهم یحذرون» غایةٌ للانذار

الواجب. انذار واجب است و «لعلّهم یحذرون» هم غایت برای اوست. بعد ی کبرای را ضمیمه مکنند که غایة الواجب
واجب. اگر ی چیزی غایت برای ی واجب شد، آن غایت هم واجب است. اگر ذیالغایة واجب شد، خود غایت هم واجب

مشود. در این بیان سوم، بحث از لغویت مطرح نیست.

اشال مشترک مرحوم آخوند بر وجه دوم و سوم

مفرماید: این بیان، بیان دوم و سوم متفرع است بر این که بوییم فایده انذار در حذر است، آنهم حذر مطلق؛ یعن بوییم منذر
اگر انذار کرد، بر مردم حذر واجب است مطلقاً، یعن اعم از این که علم به قول منذر پیدا کنند یا نه. اگر فایده انذار را منحصر

بدانیم در چنین حذری، وجه دوم و سوم درست است؛ در حال که فایدهی انذار در حذر مطلق نیست؛ بله چه بسا ممن است
بوییم حذر در جای است که به صحت کلام منذر علم پیدا شود و صحت کلام او احراز شود. ایشان در ادامه ی نتهی
ظریفتری هم بیان مکنند. مفرمایند: نه تنها وجوب الحذر مشروط به علم است، اصلا خود حقیقت حذر مشروط به علم

است؛ تحذّر جای است که بداند منذری که آمده گفته قیامت هست، بهشت هست، ثواب و عقاب هست، راست مگوید؛ اما
جای که انسان علم نداشته باشد، تحذّر پیدا نمکند. به هرحال، اگر گفتیم فایدهی انذار، حذر مطلق نیست و فقط در جای است
که علم باشد، دیر برای استدلال کفایت نمکند؛ استدلال در حجیت خبر واحد جای است که تحذر واجب باشد، چه منذر علم

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=39&a=28
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


پیدا کند و چه علم پیدا نند. این نته را هم بیان مکنند که اگر کس بوید «لعلّهم یحذرون» اطلاق دارد، شما قید علم را از
کجا مآورید؟ مفرمایند: این اطلاق در صورت برای ما قابل تمس است که خداوند تبارک و تعال در مقام غایتیت وجوب

حذر باشد؛ اما در این آیه شریفه، آنچه که خداوند در مقام آن هست، وجوب النفر، وجوب التفقه و وجوب الانذار است؛ نه
غایتیت حذر. لذا، دیر به اطلاق این قسمت از آیه نمتوان تمس کرد. این اشال است که مرحوم آخوند بر وجه دوم و وجه

سوم بیان کردهاند. این بیان مرحوم آخوند را دقت کنید؛ کفایه را ببینید؛ که آیا قابل مناقشه هست یا نه؟ فردا نظریه مرحوم
اصفهان در صفحهی 235 از جلد سوم نهایة الدرایة 235 را بیان خواهیم کرد، آقایان حتماً پیش مطالعه بفرمایند. و صل اله

عل سیدنا محمد و آله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122

