
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۸ دی ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس استدلال به آیهی شریفهی نفر بر حجیت خبر واحد

بعد از نات که در تفسیر آیه شریفهی نفر عرض کردیم، مرحوم شیخ و مرحوم آخوند (قدس سرهما) سه بیان برای استدلال به
این آیه و برای اثبات مدّعا در مانحن فیه ذکر کردند؛ مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه) نیز سه بیان دیر اضافه کردند که

باید ببینیم این شش بیان آیا برای استدلال به آیه کاف است یا خیر؟

بررس بیان اول از استدلال به آیه

اما بیان اول: مرحوم شیخ و مرحوم آخوند قائل هستند کلمه «لعل» در آیه شریفه در محبوبیت حذر استعمال شده است؛ به
عبارت دیر، کسان که مخواهند بویند خبر و احد حجیت دارد، مدّعایشان به نحو روشن این است که آیه مفرماید عدهای

بروند تفقّه کنند، بعد برگردند و انذار کنند؛ «لعلّهم یحذرون» . اگر بتوانیم وجوب حذر را اثبات کنیم، آن وقت مدّعا ثابت
مشود. اگر عدّهای رفتند و در دین تفقه کردند بعد برگشتند انذار و ابلاغ کردند، بر مردم واجب است که بپذیرند. آن وقت

مگوییم پس، معلوم مشود اگر منذر ی نفر هم باشد و قولش هم مفید برای علم نباشد، باز حذر واجب است. و این مشود
حجیت خبر واحد. بنابراین، هر بیان در اینجا داشته باشیم، بالاخره باید به نحوی وجوب الحذر را اثبات کنیم. مرحوم شیخ در

کتاب رسائل فرموده است: موضوع له حقیق « لعل» عبارت از ترج حقیق است. آرزو و امید در جای است که انسان
نمداند آیا عمل واقع مشود یا نه؟ و چون ترج حقیق مورد خداوند تبارک و تعال محال است، شیخ مفرماید: «لعلّهم

یحذرون» مجازاً در محبوبیت حذر استعمال شده است.

اما مرحوم آخوند ـ اگر در ذهن شریفتان باشد ـ در بحث اوامر مطلب را ابداع کردند که قبل از ایشان این نظریه مطرح نبود.
فرمودند: ی قسم طلب داریم به نام طلب انشای، که مقابل مفهوم طلب و طلب حقیق است. توضیحش این است که انسان
گاه واقعاً تشنه است و به آب نیاز دارد؛ آب را در درون خودش طلب مکند؛ این مشود طلب حقیق؛ و گاه مفهوم طلب را

تصور مکند که این مشود طلب ذهن؛ مرحوم آخوند علاوه بر این طلب حقیق و طلب ذهن، فرمود: ما ی طلب سوم به
نام طلب انشای داریم. طلب انشای یعن این که بیاییم لفظ را در معنای طلب استعمال کنیم. نظر آخوند این بود که موضوعله

صیغهی امر طلب انشای است؛ اما این طلب انشای گاه به داع طلب حقیق است؛ مثل جای که انسان واقعاً تشنه است و
نیاز به آب دارد؛ به دیری هم مگوید آب به من بده. صیغهی امر در طلب انشای استعمال مشود به داع طلب حقیق؛ اما

جای که متلّم مخواهد دیری را اختبار و امتحان کند، اصلا نیازی به آب ندارد؛ مخواهد ببینید کارگری که استخدام کرده،
گوش به فرمان هست یا نه؟ به او مگوید ی لیوان آب به من بده. اینجا صیغهی امر در طلب انشای استعمال شده است، اما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به داع اختبار و امتحان است. خلاصه مطلب، آنچه که در اصول الفقه یا در معالم یا در قوانین، اصولیین قدیم قائل بودند که
شود. یعناستعمال م صیغهی امر در پانزده معنا استعمال شده است، مرحوم آخوند فرمود نه؛ صیغهی امر در طلب انشای
این هم ی وجود دیری است از طلب؛ همانطور که طلب حقیق داریم، طلب ذهن داریم، طلب انشای هم داریم؛ و آن است

که در قالب صیغهی امر انشا مشود؛ منتها این معان پانزدهگانه که قدما مگفتند صیغهی امر در همه اینها استعمال شده
است، مرحوم آخوند مفرماید صیغهی امر در هیچ کدام اینها استعمال نشده است؛ صیغهی امر فقط در طلب انشای استعمال
مشود و این معان، عنوان دواع را دارد. مثلا خداوند مفرماید در دنیا هر کاری مخواهید انجام دهید، اما عذاب آخرتتان

روز به روز بیشتر مشود؛ مگوید «افعلوا»؛ اینجا «افعلوا» صیغهی امر است و در طلب انشای استعمال شده است، اما به
داع تهدید.

مرحوم آخوند همانجا فرمود: ما این نظریه را در الفاظ دیر مثل «لعل، لیت، استفهام و...» هم داریم. چیزی که به بحث ما
مربوط است، کلمه «لعل» است. اگر از آخوند خراسان سؤال کنند که موضوع له «لعل» چیست؟ مگوید: همان طور که

چیزی به دست بیاورد ـ ی چیزی واقع شود، ی داریم ـ این که انسان واقعاً در دلش امید و آرزو دارد که ی حقیق ترج
قسم دوم هم به نام ترج مفهوم داریم. و ی قسم سوم هم به نام ترج انشای داریم. ترج انشای وجود دیری است، نه

وجود ذهن است و نه وجود واقع خارج؛ بله وجود انشای است. و آن در جای است که «لعل» به کار برده مشود؛ چه از
خداوند تبارک و تعال صادر بشود و چه از مردم. در کلمات قدما این اشال هست که قدما مگویند «لعل» در جای است که

جهل باشد؛ و جهل در مورد خدا محال است. بنابراین، آنها یا باید حرف شیخ را بزنند که مشهور همین را گفتهاند، «لعل» در
ای که در قرآن از خداوند تبارک و تعال«قرآن در معنای مجازی استعمال شده است؛ اما طبق بیان مرحوم آخوند، بین «لعل

انشای نیست و هر دو در ترج گوید، از نظر موضوع له، هیچ فرقم انسان معمول ای که ی«شود و «لعلصادر م
حقیق ترج است که در مورد انسانهاست و گاه به داع حقیق ترج به داع انشای شود؛ منتها گاه این ترجاستعمال م

نیست که در مورد خداوند است.

و در این آیهی شریفه به داع «محبوبیة الحذر» است. بنابراین، مرحوم شیخ و مرحوم آخوند به ی نته مشترک مرسند و آن
این که هر دو مگویند در اینجا محبوبیة الحذر وجود دارد؛ اما شیخ مگوید این مجازاً استعمال شده است ول مرحوم آخوند
مگوید این عنوان داع را دارد. اما هنوز بیانشان کامل نشده است. برای تمیل مطلب مگویند: اگر حذر و تحذر برای مردم
جای اینطور است. یعن اینطور است و هم از نظر عقل گویند هم از نظر شرعوییم که واجب است. ممحبوب بود، باید ب
نداریم که حذر محبوب باشد، اما واجب نباشد. از نظر شرع مگویند قول به فصل نداریم؛ کس تفصیل نداده و نفته است

جای داریم که حذر محبوب است اما واجب نیست؛ بله هرجا حذر محبوب باشد، واجب هم هست؛ و هرجا که واجب نیست،
محبوب هم نیست. عقل هم مگوید « التحذّر واجب مع وجود المقتض ومع عدم المقتض لیس بحسن » در صورت که

مقتضاش هست، تحذّر واجب است؛ و اگر مقتضاش نیست، اصلا تحذّر حسن ندارد. جای که اصلا مقتض برای ترسیدن
نیست، انسان بوید من مترسم؛ عقل مگوید اینجا وجه ندارد. این بیان اول است که مگویند اگر گفتیم تحذّر واجب است،

پس معنایش این است که خبر واحد حجیت دارد؛ اگر خبر واحد حجیت نداشت، تحذّر واجب نبود. این خلاصهی بیان اول.

اشال وارد بر بیان اول

قبل از این که بیان دوم و سوم را بوییم، ببینیم اشال بیان اول چیست. خود مرحوم آخوند در کتاب کفایه عبارت دراند که
دارند که ظاهراً از مرحوم اصفهان الاصول نیز عبارتدهد؛ صاحب منتقدر حاشیه آن را توضیح م مرحوم محقّق اصفهان

اخذ کرده است؛ منتها با ی عبارت واضحتر و چه بسا دقیقتر مفرماید. خلاصه مطلب این که مرحوم آخوند در اشال
مخواهد بوید گاه تحذّر حسن و مستحب است؛ واجب هم نیست. مفرمایند: «بأنّ التحذر لرجاء إدراک الواقع وعدم الوقوع



ف محذور مخالفته، من فوت المصلحة أو الوقوع ف المفسدة، حسن، ولیس بواجب فیما لم ین هناک حجة عل التلیف، ولم
یثبت ها هنا عدم الفصل، غایته عدم القول بالفصل» اگر کس به امید درک واقع تحذر پیدا بند برای این که در محذور مخالفت

را از دست داده و یا آن که در ی مصلحت با واقع مخالفت کند، یا معنایش این است که ی یرد، اگر انسانواقع قرار ن
مفسدهای واقع شده است. در واجبات اگر مخالفت کردید، نتیجهاش این است که مصلحت را از دست داده است و اگر با

محرمات با دستور خداوند مخالفت کردید، نعوذ باله در مفسده واقع شده است. آخوند مخواهد بفرماید اگر کس در جای به
خاطر این که در محذور فوت مصلحت یا وقوع در مفسده قرار نیرد، بیاید تحذّر داشته باشد، این تحذّر مستحب است. تمام

مواردی که فقها گفتند «الأول الإحتیاط» از همین نمونه است.

دو بیان برای آن مخواهیم ذکر کنیم؛ طبق آنچه که در صفحهی 279 از جلد چهارم منتق الاصول آمده است. و اصل مطلب
در حاشیه مرحوم اصفهان آمده است. ایشان فرموده: اشال مرحوم آخوند دو بیان دارد. بیان اول این که مگوییم تحذر خوف
نفسان است که انسان در دلش بترسد. ما تحذر مستحب نداریم؛ هرجا متعلق خوف، عقاب بود، انسان باید از عقاب خودداری و
تحذّر کند. اما آخوند مخواهد بفرماید این خوف نفسان اگر متعلقش رجای ادراک واقع است، یعن اصلا کاری به عقاب ندارد
ـ ملف دنبال این است که اگر در واقع واجب است، آن واجب و مصلحت از دست او فوت نشود؛ و اگر در واقع حرام است،
مخواهد در آن مفسده قرار نیرد. ـ اینجا این تحذّر مستحب است و دیر واجب نیست؛ مثل سایر مواردی که احتیاط مشود.

اما بیان دوم این است که تحذر را به خوف نفسان معنا ننیم؛ بله مگوییم تحذر همان خوف عمل خارج است. انسان در
عمل خارجاش کاری کند که گویای خوف باشد. در این صورت، آخوند مخواهد بوید: کس که حذر عمل خارج دارد،

عمل انجام مدهد مثل کس که حذر از عقاب دارد ـ أن یعمل عملا کعمل متحذّر عن العقاب ـ یعن باز عمل این آدم به خاطر
عقاب نیست، اما مثل او است. یعن همانطور که اگر کس بخواهد از عقاب تحذر کند، چه عمل را در عالم خارج انجام

مدهد؟ این آدم هم الآن به امید ادراک الواقع مآید در عالم خارج عمل را انجام مدهد؛ مگوییم این عمل مستحب است؛ این
عمل محبوبیت دارد. کلام مرحوم اصفهان بیشتر روی همان بیان اول آمده است؛ عبارت اصفهان این است: «وه کما یمن
أن تون العقوبة عل المخالفة کذل یمن أن یون فوت المصلحة والوقوع ف المفسدة، فما یصح الانذار بملاحظة العقوبة
فیدل عل وجوب التحذر کذل یصح الانذار بملاحظة فوت المصلحة والوقوع ف المفسدة، فیحسن التحذر» همانطور که انذار

به خاطر عقوبت صحیح است؛ آن وقت اگر انذار به ملاک عقوبت باشد، حذر واجب است؛ اما انذار لرجاء درک الواقع و
ملاحظة عدم فوت المصلحة مستحب است. یعن ایشان بیشتر روی همان بیان اول آمده است.

 متعلق حذر را اگر عقاب بیریم، تحذّر واجب است و اگر متعلق حذر را درک مصلحت بیریم، تحذّر حسن است. مرحوم
اصفهان در ادامه مگوید: «إلا أن الانصاف أن الانذار والتحذر بملاحظة ترتب العقوبة أنسب، إذ المتعارف من الانذار من
المبلغین للأحام ف مقام الحث عل العمل بها بیان ما یترتب عل الفعل أو الترک من العقوبات الأخرویة دون المصالح

والمفاسد فیون التحذر المنبعث عنه تحذرا من العقوبة.» انسب آن است که انذار به ملاک ترتب عقوبت باشد. منذر کاری به
ال آخوند این شد: جایگوید این کار را انجام بده که از عقاب نجات پیدا کنید. پس، خلاصه اشمصلحت و مفسده ندارد؛ م

که به ملاک ادراک واقع و عدم فوت مصلحت و عدم وقوع در مفسده است، حذر مستحب است؛ و واجب نیست. پس، بیان
اول نتوانست برای ما وجوب حذر را اثبات کند؛ منتها نتهای مرحوم اصفهان به عنوان اشال بر مرحوم آخوند بیان مکند که

بالاخره «لعلّهم یحذرون» در آیه، مناسبتر تحذر از عقاب است؛ و تحذر از عقاب را خود شما هم قبول کردید که واجب
است.وصل اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین. 


