
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه تربیت »

در تاریخ ۲۴ دی ۱۴۰۴

فقه تربیت
جلسه 13 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته:
در چند جلسه قبل، فوارق بین علم فقه و علم اخلاق و بین گزارههای فقه و گزارههای اخلاق مطرح شد. تفی میان فقه و

اخلاق ی از مبان و مبادی بحث فقه تربیت بود در اینجا مورد توجه قرار گرفت.

چند فرق دیر هم وجود دارد که در این جلسه مطرح مکنیم و از جلسه بعد ان شاءاله وارد بحث تعریف تربیت و فقه تربیت
مشویم.

فارق دیر: تقسیمات اول و ثانوی؛ واقع و ظاهری.
ی دیر از فوارق این است که در گزارههای فقه، عنوان اول و عنوان ثانوی داریم؛ به این ترتیب که ی عمل بر حسب

عنوان اول متواند واجب باشد، و بر حسب عنوان ثانوی همان عمل حرام گردد.

در گزارههای اخلاق این دوگان مطرح نمشود؛ نم‌توان گفت فلان گزاره یا صفت، بر حسب عنوان اول اخلاق است و به
عنوان ثانوی، اخلاق نیست. این تقسیم معنا ندارد!

همچنین در فقه، عنوان ظاهری و واقع مطرح است و متوان گفت فلان عمل، ی حم واقع دارد و ی حم ظاهری.

البته تقسیم احام به ظاهری و واقع، بر مبنای مشهور است و ما در اصول این تقسیم را نپذیرفتیم.
به هر صورت بر مبنای مشهور، در فقه این تقسیم وجود دارد. اما آیا در اخلاق، ما با اخلاق واقع و ظاهری رو به رو هستیم؟ آیا

متوان بحث از اخلاق ظاهری و اخلاق واقع را به میدان آورد؟

این تقسیم و این دوگان در فقه فراوان است. هم تقسیم به اول و ثانوی، و هم تقسیم به واقع و ظاهری. احام که در باب
اصول عملیه جاری مشود یا آنچه در مطلق امارات جاری مشود، را حم ظاهری منامند و حم ظاهری هم وجوب اتباع

دارد.
اما امور نمتوانیم اخلاق را به واقع و ظاهری تقسیم کنیم.

کذب از منظر فقه و اخلاق؛
است هرچند در جائ نفسه امر قبیح دارد و آن قبح است. کذب ف م اخلاقح فقط ی ،گزارهی اخلاق کذب به عنوان ی

عامل نجات انسان و واجب شرع بشود!

ممن است ی گزاره را در فقه بیاوریم و حم فقه به آن بدهیم اما این مسئله باعث نمشود که وصف اخلاق اش تغییر کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2291
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


از جهت اخلاق، کذب همیشه قبیح است و به عنوان اول و ثانوی تقسیم نمشود. بله، از جهت فقه، گاه حرمتش را از
دست مدهد و حت شاید واجب هم بشود.

آن روایت که مرحوم شیخ در ماسب و دیران در جاهای دیر مآورند و به آن استناد مکنند که حضرت مفرماید «از دروغ
بپرهیزید؛ من جِدّه و هزله»[1]؛ این، ی گزارهی اخلاق است. حضرت در مقام بیان حم فقه نیست. به همین جهت نمتوان

آن را به عنوان معارض روایات مسوقات کذب مطرح کرد.

روایت مفرماید دروغ ف نفسه جدّ و هزلش قبیح است. البته همین کذب در فقه «إذا کان موجِباً لنجاة انسانٍ آخر» واجب
است.

یعن از جهت اخلاق لا ینقسم ال العنوان الاول و الثانوی. اما از جهت فقه، ینقسم!

فوارق که ما مگوئیم بیشتر به این جهت است که تمییز بحث اخلاق از بحث فقه روشن شود. در بحث احتیاط، روایت «من
ارتب الشبهات وقع ف المحرمات»[2] را فقیه نباید در میدان استدلال فقه بیاورد. این ی گزاره اخلاق است. در اخلاق

اینطور است که انسان وقت وارد شبهه شد، وارد حرام هم مشود؛ زیرا شبهه مقدمهی ارتاب حرام است. اما از این روایت
نمتوان استفاده کرد که ارتاب مشتبه از جهت فقه حرام است! حرمت فقه را نمشود استفاده کرد. این هم همینطور

است،

و ثانوی تقسیم کنیم و فقط ی و ثانوی نیز مانند بحث شبهات است. هرجا نتوانیم چیزی را به عنوان اول مسئله عنوان اول
عنوان در آن مطرح باشد مانند گزارههای اخلاق– همچون: اتق الذب جدّه و هزله،‐ نمتوان در فقه به آن مطلب استدلال

کرد.

حق و باطل اخلاق و شرع؛
در عناوین فقه متوان بین باطل عرف و شرع فرق قائل شد.

بحث را مرحوم شیخ انصاری ره در ذیل آیه «لا تأکلوا اموالم بینم بالباطل»[3] دارند که و کلمه باطل را به باطل عرف و
شرع تقسیم مکنند. مثلا خون یا گوشت خوک، باطل شرع است گرچه عرف ان را باطل نداند. این تقسیم به باطل عرف و

باطل شرع آثاری هم دارد. شارع متوان ی چیزی که عرف باطل نمداند، باطل اعلام کند و احام بر آن مترتب نماید.

اما در اخلاق، حق و باطل تابع ی حقیقت است و اگر گفتیم صفت، باطل اخلاق است دیر برای همیشه باطل است و
نمتوان گفت «باطل اخلاق هست اما شارع آن را باطل ندانسته و اجازه مدهد!» اگر هم جای چنین مسئلهای پیدا شد حتما

عنوانش باید عوض شود.
حقایق اخلاق ثابت هستند، امور اعتباری نیستند؛ ی حقایق دارند.

خوردن گوشت میته از منظر فقه، حرام است. همین عمل حرام در جای که جان انسان در خطر است، واجب مشود. و از
جهت فقه این مسئله قابل پذیرش است. اما از جهت اخلاق اگر این عمل، باطل باشد، آثار زیانبار اخلاق آن، حت در صورت

اضطرار از بین نمرود!

گاه در کلمات فقها همین مطلب را به گونهی دیری شاهد هستیم که مگویند «آثار تلیف عمل حرام در حال اضطرار تغییر
مکند اما آثار وضعاش باق مماند.» این حرف، به همین مطلب بر م گردد؛ اثر وضع معیاری برای مسائل اخلاق است.



اخلاق بر پایه حقایق است. حقیقت تغییر نمکند.

کذب نجات بخش
در جائکه جان ی انسان در خطر است و تنها راه نجات، دروغ باشد؛ آیا متوان گفت «دروغ در این موقعیت، از منظر

اخلاق، خوب است»؟

ابدا نمشود دروغ را اینجا ی عمل اخلاق دانست! دروغ، دروغ است؛ آن خبث و قبح ذات خودش را دارد.

بله، فقه اجازه مدهد و مگوید اگر جان کس در خطر بود، دروغ گفتن برای نجات او، واجب است . اما آیا با این تجویز،
دروغ، حسن شد؟

از منظر اخلاق مسلّماً این دروغ حسن ندارد. نمتوان غیر از این گفت چراکه اخلاق بر پایه حقایق ثابت است که با تغییر
عناوین و جهات و شرایط تغییر نمکند.

چیزی که از منظر اخلاق، اینجا خوب است، آن طرف عالم هم خوب است واقعا. البته نه از منظر فرهن! چون فرهنها
مختلف است. اما اینه صدق، حسن ذات دارد و کذب قُبح ذات دارد، ی حقیقت ثابت است.

قُبح ظلم؛
ظلم نیز همینطور است؛ وقت از جهت فقه ی عنوان ثانوی پیدا کند و مثلا موجب دفع ظلم بدتری بشود، قبح اخلاقاش را از

دست نمدهد.

فرض کنید برای از بین بردن نتانیاهو ‐ که ان شاء اله خداوند ریشه او و اعوانش را برکنَد‐ باید حملهای صورت بیرد که
جان هزار نفر زن و مرد در خطر مافتد. یا مثلا در بحث تترس که در فقه ما هم مطرح شده؛ که اگر در جن، کفار، مسلمین را

سپر بلای خودشان قرار دادند، آیا لشر اسلام متواند مسلمین را از بین ببرند برای دفع ظلم کفار؟

از جهت فقه همه اینها به حم ثانوی جائز مشود؛ اما آیا واقعاً کشتن آن زن و مرد یا آن جماعت مسلمان، از عنوان ظلم
خارج مشود؟

ظلم، ظلم است. این کشتن، ظلم است چون خون انسانهای که سپر بلا قرار داده شدند، به ناحق ریخته شد. پس ظلم است. و
ظلم هم قبیح است. نتیجه انه فقه، این ظلم را به حم ثانوی اجازه مدهد اما اخلاق اجازه نمدهد.

بخواهد خطاب که واجب شده، عدالت است!» این عدالت نیست. بله اگر کس وئیم «حالا که از جهت فقهتوانیم بنم حت
سخن بوید، ممن است این را عدالت بداند و اینطور بوید! اما از منظر علم، این ظلم است که به جهت ثانوی شارع آن را

اجازه داده است.

با این توضیح روشن مشود که امور اخلاق، امور ثابت هستند مبتن بر حقایق، که با عناوین تغییر نمکند برخلاف احام
فقه که در فقه عنوان اول، ثانوی، ظاهری و واقع مطرح مشود.

فارق دیر: عقل، منبع اصل اخلاق؛
از جمله فرقهای که در این مقام متوان به آن اشاره کرد، کلام حضرت امام رضوان اله علیه است که در کتاب آداب الصلاة



صفحه 200 مفرمایند: «حوزه معارف، مل طلق عقل است» یعن در مسائل اخلاق عقل باید به میدان بیاید؛ عقل بوید چه
چیز قبیح است و چه چیز قبیح نیست. اگر شارع هم مواردی را مطرح مکند، در حقیقت پرده از حم عقل برمدارد.

طبق این بیان ببینید آیا این نتیجهای درست است یا نه، که باید بوئیم «شرع در اخلاقیات تأسیس ندارد؛ عقل مگوید که صبر
خوب است. عقل مگوید که غضب بد است. سوت و صمت را عقل مگوید خوب است. حرف زیاد زدن را عقل مگوید بد

است. گذشت را عقل مگوید خوب است. انتقام را عقل مگوید بد است. و خیل از مسائل اخلاق، محور اصلاش عقل
است. عقل تنها حاکم در عناوین و صفات اخلاق است. اگر شرع در امر اخلاق حرف بزند، ارشاد به حم عقل است. این همه

روایات اخلاق، این همه آیات اخلاق، همهی اینها ارشاد به حم عقل هستند.»

ف ام الشرعیة الطافگویند «الاحهم بوده، که م کتاب رسائل خواندید که محل بحث حواش را در مباحث اصول عبارت
الاحام العقلیة»[4]. چند معنا برای این عبارت مطرح است؛ اما معنای صحیح آنست که تمام احام شرع، اعم از واجب و

حرام، الطاف هستند که شرع به باب عقل مکند. عقل به نحو قاعده کل و کبری مگوید «هرچه موجب سعادت است را انجام
بده» منته درک نمکند که نماز ‐مثلا‐ موجب سعادت است. شارع مگوید «الصلاة واجبةٌ» و با این بیان به کم عقل

مرسد. همچنین عقل نمفهمد که روزه و حج موجب سعادت هستند. و شارع مگوید

 «الصوم واجب. الحج واجب»

به این معنا، احام شرعیه لطف در حق عقل و احام عقلیه هستند.
اما اینجا ی مطلب دیری مگوئیم (هرچند به این مطلب نزدی است) و آن اینه دستورات اخلاق که در شرع آمده تمامش

ارشاد به عقل است؛ تمامش عنوان ارشادی دارد. ما ی دستور اخلاق تأسیس شرع نداریم. ممن است عقل ی مواردی را
هم نتواند بفهمد ول شارع اگر ‐مثلا‐ در خوردن، خوابیدن، حرف زدن، راه رفتن و در امور دیر، دستور اخلاق صادر کرده،

همه ارشاد به حم عقل است.

این حرف باعث مشود که اخلاق از فقه جدا شود. در فقه حم تأسیس زیاد است. ول در اخلاقیات طبق این قاعده باید
بوئیم حت ی مورد تأسیس هم نداریم. هرچه شارع بیان کرده ارشاد به حم عقل است.

به هرحال تا اینجا فوارق زیادی بین اخلاق و فقه مطرح شد. و ما به همین مقدار اکتفا مکنیم و البته اگر نتهی دقیقتری پیدا
کنیم در ادامه عرض خواهیم کرد.

از جلسه آینده ان شاء اله توفیق باشد وارد بحث از تعریف تربیت و فقه تربیت مشویم و فرق آن با فقه اخلاق را بیان خواهیم
کرد. و اینه آیا فقه تربیت زیر مجموعهی فقه اجتماع قرار مگیرد یا نه؟

 

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‐ و ف رِواية اصبغ بن نُباتَةَ قَال قَال عل ع‏  يجِدُ عبدٌ حقيقَةَ ايمانِ حتَّ يدَعَ الْذِب جِدَّه‏ و هزلَه‏. المحاسن، ج‏1، ص:

118
اتِ، ومرحالْم نا ماتِ نَجهالشُّب تَنَباج نكَ، فَمذَل نيب اتهشُب و ،ِنيب امرح و ،ِنيب لَح :هآل و هلَيع هال َّلص ِالنَّب [2] ‐ قَال



من ارتَب الشُّبهاتِ وقَع‏ ف‏ الْمحرماتِ‏ و هلَكَ من حيث  يعلَم. هداية الأمة إل أحام الأئمة عليهم السلام، ج‐8، ص: 72
[3] ‐ سوره نساءایه 29

[4] ‐ المشهور بين العدلية أن الواجبات الشرعية إنما وجبت لونها ألطافا ف الواجبات‏ العقلية ‐ فرائد الاصول، ج‏2، ص: 461


