
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۲۰ دی ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 57 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته به بررس نسبت مبنای محقق اصفهان در ضرورت تعیین ملف با نظریه «خطابات قانونیه» امام خمین(ره)

شوق و بعث، معتقد است همانگونه که «شوق مطلق» وجود ندارد و حتماً به فعل یه بر تحلیل عقلبا ت پرداختیم. اصفهان
معین تعلّق مگیرد، بعث نیز بدون تعیین «مبعوث» معقول نیست؛ لذا در واجب کفای هم نمتوان گفت مول فقط «فعل» را
مخواهد و نسبت به فاعل بتفاوت است، بله تلیف حتماً باید به فرد یا مجموعهای معین متوجه باشد. این تحلیل، واجب
کفای را ناگزیر از داشتن ملف مشخص (ولو به نحو صرف الوجود) مداند. در مقابل، با استناد به اعتباریبودنِ احام و
تفی توین از تشریع، مطرح شد که این استدلال، قیاس از شوق توین به شوق تشریع است و الزاماً در امور اعتباری
حجیت ندارد. در عالم اعتبار، متوان جعل حم و مطلوبیت فعل را تصور کرد، بدون آنکه در مقام تشریع، از ابتدا ملفِ

مشخص در نظر گرفته شود. قانونگذاری نوعاً در سطح «بیان قانون» صورت مگیرد و نسبت آن با افراد، در مرحله انطباق و
امتثال روشن مشود. جعاله (من رد ضالّت...) و برخ واجبات توصلیه (مانند تطهیر به آب کر یا انجام بخش از کفاییات

توسط دستاه) برای نشان دادن امان «اعتبار فعل بدون لحاظ فاعل معین» مثالهای قابل تأمل هستند. سپس جایاه نظریه
«خطابات قانونیه» امام خمین تبیین شد. شارع در این نظریه، قانون را متعلَّق جعل قرار مدهد، نه اشخاص معین. خطاب،

قانون است نه شخص. البته اگر هیچ ملف در خارج نباشد، جعل قانون لغو مشود، اما این لغویت، برهان بر لزوم لحاظ فرد
معین در خودِ حقیقت جعل نیست. در پایان، پیشنهاد شد که این نظریه در تحلیل واجب کفای و تعیین «ملف» (فرد، جامعه، یا

صرف الوجود) بهطور جدی بازخوان شود و نسبت آن با مبنای اصفهان، نه با قیاسهای توین، بله در چارچوب منطق
اعتباریات سنجیده گردد.

در باب وجوب کفای محقق اصفهان ـ اصول بنیان فلسف
مبنای اساس محقق اصفهان در تحلیل تالیف ـ از جمله واجب کفای ـ این است که هر تلیف، بالضروره سه رکن دارد:

ن، معقول نیست. پیشتر بر اصلمعی لَّفم م بدون لحاظح بالخصوص». بر این اساس، جعل لَّفبه» و «ملَّفف»، «مّلم»
این کبری اشال شد و دو نته در نقد آن گذشت، بهنحویکه اگر آن نقدها پذیرفته شود، اساساً نیازی به این تفصیلات در باب

لَّفِ بالخصوص را در مقاملحاظ م توان از اساس، فرضِ عدمالیف مت نخواهد بود؛ زیرا در برخ لَّفِ واجب کفایتعیین م
جعل، تصویر کرد. اما در اینجا، بنابر مبنای خودِ محقق اصفهان، بحث را دنبال مکنیم و در چارچوب همین قاعده پیش

مرویم.

سؤال اصل این است که بر مبنای «کل تلیفٍ لابدّ له من ملَّف بالخصوص»، در واجب کفای، «ملَّف» کیست؟ بر اساس
تحلیل محقق اصفهان، راههای معقول در تعیین ملَّفِ واجب کفای به پنج احتمال برمگردد. ایشان چهار احتمال را مردود
مداند و تنها ی احتمال را قابل التزام مشمارد، هرچند بر همان مختار نیز اشال اساس وارد کرده و در صدد دفع آن

برمآید، و در عین حال با استدراک نشان مدهد که پاسخ عرضهشده، در همه فروض بهطور کامل مشل را حل نمکند. از
مجموع تعابیر ایشان پیداست که خودِ وی نیز در وصول به حل نهای خال از اشال، اطمینان تام نیافته است، هرچند مکوشد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


با امثالِ تعبیر «لا یناف» نوع جمع اجمال میان مبنای خود و اشال باقمانده ارائه کند.

پیش از ورود در تقریر این احتمالات، مناسب است مبنای فلسف ـ اصول ایشان در باب حقیقتِ تلیف و اراده تشریعیه، بهطور
فشرده یادآوری شود؛ زیرا تمام اجتناب ایشان از اینکه در واجب کفای، «صرف الفعل» بدون لحاظ فاعل، واجب باشد، بر

همین تحلیل تیه دارد.

تحلیل حقیقتِ بعث و اراده تشریعیه
محقق اصفهان، در ذیل بحث واجب کفای در «نهایة الدرایة»،[1] حقیقتِ بعث و اراده تشریعیه را چنین تحلیل مکند که بعث،

از سنخ نسبت و اضافه است و دو طرف دارد: ۱‐ «المبعوث إلیه» که همان فعل موردِ امر و تلیف است (ملَّفبه)، ۲‐
«المبعوث» که همان ملَّف و موضوع حم است. همانگونه که تصورِ «بعث» بدون فعل موردِ بعث محال است، بعث که

بهسوی فعل تعلّق گرفته باشد ول در آن، مبعوث و ملَّف لحاظ نشده باشد نیز محال است. این شبیه به حقیقتِ حرکت است.
حرکت، بدون «متحرک» معقول نیست و در تحلیل آن، محرک، متحرک، ما فیه الحرکة و ما إلیه الحرکة هم باید

مفروضاللّحاظ باشند.

همین منطق را ایشان به باب اراده تشریعیه سرایت مدهد. شوقِ مطلق بدون متعلَّق، معقول نیست. اگر شوق به «فعل نفسِ
گردد. و اگر شوق به «فعلخود بازم نسبت به فعل وینشود و به ارادهی تخود او م شائق» تعلّق گیرد، منشأ حرکتِ جوارح

غیر» تعلّق بیرد، آن غیر، «الذی یشتَق منه الفعل» و محل صدور فعل خواهد بود؛ یعن مولا مخواهد آن فعل، از آن شخصِ
معین صادر شود. بر این اساس، چه تلیف را از سنخ بعث تصویر کنیم و چه از سنخ اراده تشریعیه، در هر صورت، تلیف

متقوم به دو رکن است: فعل موردِ تلیف (متعلَّق حم) و فاعل مخاطَب (موضوع حم / ملَّف).

واجب ،گوید: «در واجب کفایمطرح شده و م در تحلیل واجب کفای نظریهای را که گاه بر همین مبنا، محقق اصفهان
صرفِ فعل است؛ شارعْ نفسِ فعل را اراده کرده و این برای اشتغالِ ذمه کاف است، بآنکه در مقام جعل، فاعل معین لحاظ

شده باشد»، مردود مداند. ایشان تصریح مکند که با توجه به تحلیل پیشگفته، جعل تلیف نسبت به «فعل صرف» بدون
لحاظ صدور آن از فاعل معین (یا دستکم از سنخ معین از ملفین)، معقول نیست؛ زیرا در چنین تصویری، حقیقتِ بعث و

اراده تشریعیه که متقوم به ملَّف است، تحقق پیدا نرده است.

اینکه گفته شود: «چون این فعل، محبوبِ شارع است، عقل حم مکند بر ملفان لازم است مراد شارع را تحصیل کنند»، باز
لَّفلیفِ متعلّق به متحلیل، ناگزیر باید به ت مرادِ شارع» نیز در مقام تحصیل عقل کند؛ چون همین «لزومل را حل نمهم مش

معین برگردد، و الا چیزی جز محبوبیتِ صرفِ فعل و شوقِ خال از بعث نخواهد بود. پس در واجب کفای نیز ـ همانند سایر
،جعل، با دقت لحاظ شود؛ بحث در این است که در واجب کفای لَّف، در مقامم لیف» یعنواجبات ـ ناگزیر باید «موضوع ت

این ملَّفِ بالخصوص چونه تصویر مگردد.

لَّفِ واجب کفایحصر احتمالات در تعیین م
با التزام به این مبنا که «کل تلیف لابدّ له من ملَّف بالخصوص»، محقق اصفهان در مقام تعیین ملَّفِ واجب کفای، پنج

صورت را تصویر مکند و مفرماید در مقام امانِ ثبوت، غیر از این پنج احتمال، فرضِ معقولِ دیری وجود ندارد. از میان
این پنج، چهار احتمال را مردود مشمارد و تنها ی را قابل التزام مداند؛ هرچند همان نیز ـ چنانکه خواهد آمد ـ خال از

اشال نیست. در اینجا، دو احتمال نخست را که مربوط به «واحد معین» و «واحد مردد» است، بهتفصیل مآوریم.

احتمال اول: الواحد المعین
مثلا) شارع، وجوب را بر عهدۀ شخصِ خاص ن باشد؛ یعنفردِ معی ی ،لَّف در واجب کفایاحتمال نخست آن است که م



زید) قرار داده باشد، هرچند ما ندانیم آن شخص کیست. محقق اصفهان این فرض را از اساس، خارج از محل بحث مداند و
مفرماید:

أما الواحدُ المعین: فمفروض العدم هنا.
یعن در بحثِ واجب کفای، بنا بر فرضِ مسأله، از آغاز سخن در مورد واجب است که ملَّفِ معین بالخصوص برای آن در

مقام جعل، لحاظ نشده است. اگر بنای مولا بر این باشد که وجوب را بر عهدۀ ی شخص معین قرار دهد، چنین وجوب از سنخ
«واجب کفای» نخواهد بود، بله از قبیل واجباتِ عین متعلّق به شخصِ خاص است، هرچند برای دیران مجهول باشد. پس

احتمالِ «الواحد المعین» به تعبیر ایشان «مفروض العدم» است و از دایرهی تحلیل واجب کفای بیرون مرود.

احتمال دوم: الواحد المردد (أحد الأفراد)
احتمال دوم آن است که گفته شود: ملَّف در واجب کفای، «واحدٌ مردد» است، یعن «أحد هؤلاء» بهنحوِ ابهام، بدون تعین

شخص، نه زید به خصوص، نه عمرو به خصوص، بله «فردی مبهم» از بین این جمع. محقق اصفهان در رد این احتمال، به
مبنای که پیشتر در بحث «فرد مردد» اختیار کرده، استناد مکند و منویسد:

و أما الواحد المردد: فقد عرفت سابقا[2] استحالته من حيث نفسه؛ حيث لا ثبوت له ماهية و هوية ذاتا و حقيقة، و من حيث
لازمه؛ حيث إن المردد لا يتحد مع المعين، و إلا لزم إما تعين المردد، أو تردد المعين، و كلاهما خلف.

بهبیانِ دیر، استحالهی «واحد مردد» نزد ایشان دو بعد دارد:
هی مشخص، در خارج ثبوتتِ شخصینه دارد و نه هویتِ معید» به این معنا که نه ماهید: «مرد۱. استحاله از حیثِ ذاتِ مرد

ندارد، نه ماهیت بالفعل بر آن منطبق مشود و نه وجود بالفعل. چیزی که در واقع، هیچ ثبوت ماهوی و وجودی ندارد، نمتواند
موضوع تلیف و محل خطاب واقع شود.

۲. استحاله از حیثِ لازم این فرض: اگر فرض شود این «فرد مردد» بهنحوی با ی فردِ معین (مثل زید) متحد است، ناگزیر
ی از دو محال لازم مآید: یا «المردد» متعین مشود و دیر مردد نخواهد بود. پس اصل فرضِ تردید از بین مرود. یا فردِ
معین (مثل زید) به وصفِ مردد متّصف مشود و تعین او از بین مرود، که این نیز خلافِ فرضِ تعین است. هر دو محذور

است و هر دو خلف.

بدینترتیب، از نظر محقق اصفهان، «واحد مردد» هیچگونه ثبوتِ حقیق و معقول ندارد تا ذمهاش موضوع حم قرار گیرد، و
تحقیق د رفته باشد، ثبوتاً باطل است. البته در مقاموجوب بر عهدۀ «أحد الأفراد» به نحوِ مرد ،التزام به اینکه در واجب کفای
مستقل دربارهی «فرد مردد» ـ که پیشتر گذشت ـ متوان مبنای دیری اختیار کرد و در امورِ اعتباریه، نوع وجود اعتباری

برای فردِ مردد تصویر نمود. لن در اینجا، چون بحث بر مبنای خودِ محقق اصفهان سامان میابد، همین مبنای ایشان
مفروض گرفته شده و بر اساس آن، احتمالِ «الواحد المردد» در ملَّفِ واجب کفای مردود است.

لَّفِ واجب کفایالوجود» بهعنوانِ م احتمال سوم: «صرف
احتمالِ سوم در تعیین ملَّفِ واجب کفای آن است که گفته شود: در اینگونه واجبات، تلیف به «صرف الوجود من الملَّف»
تعلّق گرفته است، یعن ی «وجود صرف» از عنوانِ ملّفین مراد است، نه فرد معین و نه مجموع آنها. این تقریر در کلمات
میرزای نائین نیز بهنحوی استفاده شده است.[3] محقق اصفهان این احتمال را با تحلیل دقیق مفهوم «صرف الوجود» در دو

حوزهی فلسفه و اصول، و سپس با نقد معان اصول آن، مردود مداند.

و اصول صرف الوجود» فلسف» ِیتف
ایشان مفرماید:



و أما صرف الوجود: فتوضيح الحال أنّ صرف الوجود ‐ بمعناه المصطلح عليه ف المعقول[4] ‐ لا مطابق له إلا الواجب ‐
تعال ‐ و فعله الإطلاق؛ حيث إنه لا حدّ عدم لهما، و إن كان الثان محدودا بحدّ الإمان.

قیودِ عدم وجودی که از تمام ندارد، یعن در «معقول» (فلسفه)، مراد از «صرف الوجود» وجودی است که هیچ حدّ عدم
منسلخ است. این معنا تنها بر دو مورد منطبق مشود: 1- ذاتِ واجبتعال، 2- فعل اطلاق او، یعن فعل که از ناحیهی حدّ

عدم تقید ندارد، هرچند از حیثِ امان، محدود به سعهی قابلیاتِ ممنات است. بدیه است که چنین معنای در بحث واجب
کفای، که سخن در تلیفِ ملفین است، جای ندارد. لذا محقق اصفهان بهسراغ معنای مصطلح «صرف الوجود» در علم

اصول مرود.

در اصطلاح اصول، «صرف الوجود» به سه معنا استعمال شده است:
و بمعناه المصطلح عليه ف الاصول إما أن يراد منه ناقض العدم المطلق و ناقض العدم الل، كما ف لسان بعض أجلّة

العصر،[5] و إما أن يراد المبهم المهمل من حيث الخصوصيات، و إما أن يراد منه اللابشرط القسم المساوق لونه متعينا
بالتعين الإطلاق اللازم منه انطباقه عل كل فرد.

-2 ،«ّلسه احتمال در معنای «صرف الوجود» وجود دارد: 1- «ناقض العدم المطلق و العدم ال ،اصول پس در اصطلاح
«وجود مبهم مهمل من حیث الخصوصیات»، 3- «اللابشرط القسم» که مساوق است با اینکه به تعین اطلاق متعین باشد و
بر هر فردی منطبق شود. محقق اصفهان در ادامه، دو معنای نخست را صریحاً نقد مکند و سپس تطبیق آن بر «أول من قام

بالفعل» را نیز مردود مشمارد، و در ادامهی بحث (خارج از این عبارت) معنای سوم را نیز مردود مداند.

«ّلل: صرف الوجود بهمعنای «ناقض العدم المطلق و العدم الاو معنای اصول
است، یعن «ّلآن است که «صرف الوجود» را وجودی بدانیم که «ناقض العدم المطلق و العدم ال نخستین تفسیرِ اصول

وجودی که با تحقّق آن، عدم کل و مطلق نقض مگردد. این تعبیر در لسانِ برخ از متأخرین (مانند محقق نائین) بهکار رفته
است. محقق اصفهان، در نقد این معنا، مفرماید:

فإن اريد منه ناقض العدم المطلق و العدم الل ففيه: أنّ كل وجود ناقض عدمه البديل له، و ليس شء من موجودات العالم
ناقض كل عدم يفرض ف طبيعته المضاف إليها الوجود.

به تعبیر ایشان، هر وجودی فقط «ناقض عدم خود» است، نه ناقضِ «تمام اعدام ممنه» نسبت به آن طبیعت. هیچ موجودی در
عالم نیست که بتوان گفت این وجود، «ناقضِ هر عدم» است که در مورد طبیعتِ مربوطه فرض شود، بله آنچه صادق

است، این است که هر موجودی فقط بدیل عدم خودش است و همان را از بین مبرد.

برای گریز از این اشال، گاه این تعبیر را چنین توجیه کردهاند که مراد از «ناقض العدم المطلق» در حقیقت، «اول
الوجودات» است، یعن اولین وجودی که از ی طبیعت در خارج محقَّق مشود؛ به این بیان که تا وقت هیچ فردی از این

طبیعت نیامده، عدم ازل آن طبیعت باق است، و با تحقّق اولین فرد، این عدم ازل نقض مشود.

محقق اصفهان در برابرِ این توجیه دو نته عرضه مکند:
1. عدم استحقاقِ عنوان «صرف» برای اول الوجود

ایشان مفرماید:
و إرجاعه إل أول الوجودات باعتبار أنّ عدمه يلازم بقاء سائر الأعدام عل حاله، فوجوده ناقض للعدم الأزل المطلق، لا كل عدم،



فهو لا يستحق إطلاق الصرف عليه، فإنه وجود خاص من الطبيعة بخصوصية الأولية

یعن اگر هم این تعبیر را به «اول الوجودات» برگردانیم، باز آن وجود، وجودی خاص از طبیعت است به خصوصیتِ اولیت، نه
وجودی منسلخ از هر قید. و چنین وجودِ مقیدی اصلا سزاوار نیست که «صرف الوجود» بر آن اطلاق شود.

بحثِ واجب کفای 2. عدم مناسبتِ این معنا با مقام
افزون بر این، ایشان تصریح مکند که این تفسیر، با مقام بحثِ ما نیز سازگار نیست:

مع أنه غير لائق بالمقام، فإنه من المعقول إرادة أول وجود من الفعل، و لا تصح إرادته من أول وجود من عنوان الملّف، فإنّ
مقتضاه انطباقه عل أسن الملّفين.

ا در ناحیهی موضوعل وجود الفعل» تعلّق گیرد، امر، در ناحیهی «فعل» شاید بتوان فرض کرد که غرض بر «اوبهعبارتِ دی
تلیف (عنوانِ ملّف)، معقول نیست بوییم مراد از صرف الوجود، «اول وجودٍ من عنوانِ الملّف» است؛ زیرا لازمهاش این

است که خطاب، بر «أسن الملّفین» (پیرترین یا اولین ملّف) منطبق گردد، و هیچ دلیل بر چنین اختصاص در واجبات
کفای نداریم. از اینرو، اگر «ناقض العدم المطلق» را به «اول الوجودات» برگردانیم، علاوه بر اشال مفهوم (عدم استحقاقِ

عنوانِ صرف)، با واقع مقام بحث نیز ناسازگار خواهد بود.

تطبیق «صرف الوجود» بر «أول من قام بالفعل»
ن قام بالفعل» است، یعنم لأو» ،شعبهای از همین تفسیر آن است که گفته شود: مراد از «صرف الوجود» در واجب کفای
اولین ملّف که در خارج اقدام به انجام آن فعل مکند. پس ملّفِ واجب کفای، «صرف الوجود من الملّفین» است، و این

صرف الوجود همانا «اول من قام بالفعل» خواهد بود. محقق اصفهان این تفسیر را نیز مردود مداند و مفرماید:

كما لا يصح إرجاعه إل أول من قام بالفعل، فإنّ موضوع التليف لا بدّ من أن يون مفروض الثبوت و لا يطلب تحصيله،
فمقتضاه فرض حصول الفعل لا طلب تحصيله.

در حین (لّف استکه در اینجا همان م) مح ال چنین است که موضوعلیف: بیان اشت مفروضالثبوت بودنِ موضوع لزوم
جعل تلیف، باید «مفروض الثبوت» باشد، یعن در مقام تشریع، مولا باید ملّفِ خود را ـ هرچه هست ـ مفروضالوجود لحاظ

کرده و بر همان، حم را مترتّب سازد، نه اینكه تحقّق موضوع، موكول به آینده و فعل اختیاری بندگان گردد. اگر بوییم
«ملّفِ واجب كفای، اول من قام بالفعل است»، معنایش این است كه تا قبل از تحقّق فعل، ملّف معلوم و موجود نیست، بله

با خودِ فعل، موضوع تلیف محقق و شناخته مشود. چنین برداشت در حقیقت، به «طلب تحصیل موضوع» بازمگردد، در
حال كه موضوع تلیف باید «مفروض الوجود» باشد، نه «مطلوب التحصیل».

خَلط میان «موضوع حم» و «تحصیل موضوع»: مقتضای این تفسیر آن است كه خودِ فعل، جزء مقوم موضوع حم شود،
یعن تا وقت فعل محقّق نشده، اصلا موضوع برای حم مولا تحقق ندارد. این با حقیقتِ جعل تلیف كه ناظر به «طلبِ فعل از

ملّفِ موجود» است، سازگار نیست؛ چون در این صورت، باید گفت که فعل از پیش مفروضالوجود بوده، نه اینكه موردِ
طلب و بعث باشد. بر این اساس، برگرداندنِ «صرف الوجود» به «أول من قام بالفعل» از نظرِ محقق اصفهان مردود است؛

زیرا مستلزم جعل حم است كه موضوعش تا هنام امتثال، معلوم و موجود نیست، و این با ماهیتِ تلیف و بعثِ اعتباری،
منافات دارد.

معنای دوم: صرف الوجود بهمعنای «وجودِ مبهم و مهمل از حیث خصوصیات»



تفسیر دیرِ اصول آن است كه «صرف الوجود» را «وجودی مبهم و مهمل از حیث خصوصیات» بدانیم، یعن ملّف كه در
مقام جعل حم، بهنحوِ ابهام لحاظ شده است، بدون آنكه هیچ خصوصیتِ شخص، زمان، مان و امثال آن در او ملحوظ

:گردد. به تعبیرِ اصفهان

و إن اريد المبهم المهمل فلا إهمال ف الواقعيات، و قد مر وجهه مرارا.

محقق اصفهان این تفسیر را نیز با یك قاعدهی كلّ رد مكند و منویسد «اهمال» در واقعیات، محال است. هرچه در خارج
واقع، چیزی بهنام ر. در متنر با خصوصیاتِ دیموجود است، یا این فردِ مشخص با این خصوصیات است یا آن فردِ دی

«وجود مبهم و مهمل» تحقق ندارد، بله ابهام و اهمال تنها در ناحیهی الفاظ، دلالتها، و یا تصورات ذهن رخ مدهد. از اینرو،
اگر گفته شود: «شارع، در واجب كفای، وجوب را بر ذمهی ملّف مهمل و مبهم در نفسالأمر جعل كرده است»، این در

حقیقت، به «اهمال در واقع جعل» برمگردد و چنین اهمال در ناحیهی تشریع محال است. نتیجه اینكه ملّفِ واقع واجب
كفای، نمتواند «وجودی مبهم و مهمل» باشد؛ زیرا چنین وجودی در خارج تحقّق ندارد تا موضوع حم شارع و محل اشتغالِ

ذمه واقع شود.

«معنای سوم: صرف الوجود بهمعنای «لابشرط قسم
معنای سوم كه در عبارتِ محقق اصفهان بهعنوانِ یك احتمال در معنای «صرف الوجود» ذكر شده، این است كه مراد،

«اللابشرط القسم» باشد:

و إما أن يراد منه اللابشرط القسم المساوق لونه متعينا بالتعين الإطلاق اللازم منه انطباقه عل كل فرد

یعن ماهیت كه بهنحوِ لابشرط قسم لحاظ شده و به تعین اطلاق متعین است، لازمهاش این است كه بر هر فردی منطبق گردد.
در تحلیل و نقدِ مفصل این احتمال، محقق اصفهان در «نهایة الدرایة» در اینباره منویسد:

و إن اريد اللابشرط القسم ‐ و ه الماهية الملحوظة بحيث لا تون مقترنة بخصوصية و لا مقترنة بعدمها، و مع لحاظ الملّف
بهذا الاعتبار الإطلاق، فيستحيل شخصية الحم و البعث؛ اذ لا يعقل شخصية الحم و نوعية الموضوع و سعته ‐ فلا بدّ من

انحلال الحم حسب انطباقات الموضوع المطلق عل مطابقاته و مصاديقه، فيتوجه ‐ حينئذ ‐ السؤال عن كيفية هذا الوجوب
الوسيع عل الجميع مع سقوطه بفعل البعض، و سيأت ‐ إن شاء اله تعال ‐ توضيح الجواب عنه.[6]

تعریف لابشرط قسم و تطبیق آن بر عنوانِ ملَّف: مقصود از «اللابشرط القسم» در منطق و فلسفه، ماهیت است که بهگونهای
لحاظ شود که در مقام لحاظ، نه همراه با قیدِ ی خصوصیتِ معین اخذ شود (مشروط به خصوصیت)، و نه همراه با عدم آن

و سلب ه نسبت به آن خصوصیات، بهطور مطلق و منقطع از هر قیدِ اثباتخصوصیت (مشروط به عدم خصوصیت)، بل
ملاحظه گردد.

اگر این معنا به حوزۀ «ملَّف» منتقل شود، حاصلش این است که عنوانِ «ملَّف» بهنحوِ لابشرط قسم لحاظ شود، یعن مولا،
طبیعتِ «ملَّف بما هو ملَّف» را ـ بدون هیچ قیدِ شخص، زمان، مان و مانند آن ـ موضوع حم قرار دهد. در این صورت،
موضوع تلیف، ی عنوانِ نوع و مطلق است که بر افرادِ کثیر منطبق مشود؛ به تعبیر دیر، «الملَّف ینطبق عل كثیرین».
آناه گفته شود که در واجب کفای، ملَّف همان این عنوانِ نوع است، یعن «صرف الوجود من الملَّف» به این معنا که هر

فردی از افرادِ ملفین مصداقِ این موضوع کل است.



و نوع لف به این اعتبارِ اطلاقفرماید اگر مم وسیع»: محقق اصفهان با «موضوع نوع «م شخصح» استحالهی جمع
لحاظ شود، دیر «شخصیتِ حم و بعث» قابل تصویر نیست. فرضِ ما در واجب کفای این است که ی وجوب و ی بعث

بیشتر در کار نیست، یعن در مقام جعل، ی حم معین بیشتر نداریم، نه احام متعددِ مستقل. از سوی دیر، اگر موضوع این
حم، طبیعتِ «ملَّف لابشرط قسم» باشد، موضوعْ عنوان نوع و وسیع است که بر افرادِ بشمار منطبق مگردد. در این

صورت، جمع میان «شخصیتِ حم» و «نوعیت و سعهی موضوع» معقول نیست؛ زیرا حم، جعل داع نسبت به ملَّف
است. اگر حم، واحد و شخص باشد، باید داعویتِ آن نسبت به ملَّف خاص تحقّق یابد. اینکه ی بعثِ شخص واحد، دفعةً

واحده نسبت به هزاران ملَّف بهعنوانِ اشخاصِ مستقل، داع ایجاد كند، معقول نیست، مر آنكه در تحلیل، حم به تعدادِ
انطباقاتِ موضوع، متعدّد شود.

از همینرو است که ایشان پس از این مفرماید: اگر موضوع را طبیعتِ مطلق ملَّف (لابشرط قسم) گرفتیم، ناگزیر باید
بپذیریم كه حم واحدِ ظاهری، در مقام تعلّق و تأثیر، بر حسبِ انطباقِ این موضوع مطلق بر افرادش، «منحل» گردد، به این بیان

كه نسبت به هر فرد، حم مستقل در مقام داعویت مفروض باشد.

نتیجه آنكه اگر مراد از «صرف الوجود» در این مقام، لابشرط قسم باشد، و نیز بوییم موضوع تلیف همان «ملف لابشرط
قسم» است، لازمهاش این است كه یا بوییم حم واحدِ شخص است، كه طبق بیانِ محقق اصفهان، با نوعیت و سعهی
موضوع، غیرمعقول است؛ یا ملتزم شویم كه این حم واحد در مقام انطباق، «منحل» به احام متعدّد به عددِ افرادِ ملّفین

مشود. محقق اصفهان تصریح مکند كه در چنین صورت، دیر از یك حم بسیط بهمعنای دقیق كلمه خبری نیست، بله در
با توجه به اینكه طبق این تحلیل، وجوب بهنحوِ انحلال نماید؛ یعنرخ م واجبِ كفای الِ اصلاین مرحله است كه همان اش

بر عهدۀ همۀ افراد ملّفین ثابت است و در عین حال، واجبِ كفای بهحسبِ ارتاز و نصوص، با انجام فعل از سویِ بعضِ
افراد، از عهدۀ دیران ساقط مشود، این پرسش رخ مدهد كه چونه متوان وجوب را كه به این معنا «وسیع بر جمیع»

دهد كه توضیحهمین عبارت وعده م در ذیل ساقط از همه» دانست؟ خودِ محقق اصفهان» ،فعل از سوی برخ است، با انجام
پاسخ این اشال خواهد آمد.

برآیند سخن آن است كه اگر «صرف الوجود» در مقام ملَّف به «لابشرط قسم» تفسیر شود و ملَّفِ واجبِ كفای، طبیعتِ
«ملّف بما هو ملّف» بهنحوِ اطلاق و انطباق بر كثیرین فرض گردد، در این صورت، تعلّق حم واحدِ شخص به چنین

موضوع معقول نیست و ناگزیر باید به «انحلالِ حم» به عددِ افراد التزام كرد. اما بهمحضِ التزام به این انحلال، مسألهی
اساس واجبِ كفای دوباره رخ مدهد: با اینكه وجوب به این تحلیل شامل همه است، چونه با اقدام یك یا چند نفر، تلیف از

عهدۀ دیران ساقط مشود؟

ازاینرو، تفسیرِ «صرف الوجودِ ملَّف» به لابشرط قسم، اگر بهعنوانِ راه برای فرار از بنبستِ تحلیل واجبِ كفای پیشنهاد
الِ سقوطم» و سپس مواجهه با همان اشكند؛ زیرا خودِ این تفسیر، ناگزیر به پذیرشِ «انحلالِ حل را حل نمشده باشد، مش

تلیفِ دیران به فعل بعض منته مشود، و پاسخ این اشال باید در مبنای دیری جستوجو گردد كه محقق اصفهان در
ادامهی كلام به آن خواهد پرداخت.

احتمال چهارم: «المجموع من حیث المجموع»
احتمال چهارم در تعیین ملَّفِ واجب کفای آن است که گفته شود در واجب کفای، ملَّف عبارت است از «مجموع ملفین

من حیث المجموع»، یعن مجموع اشخاصِ ملف، بما أنّهم مجموع، بهعنوان ی واحدِ اعتباری، موضوع حم و ملَّف به
وجوباند. محقق اصفهان (أعلالهمقامه) در «نهایة الدرایة» این احتمال را بهتفصیل بررس و رد مکند و در ضمن آن، میان

«مجموع افعال» و «مجموع اشخاص» تفی روشن منهد.



تفی میان مجموع افعال و مجموع اشخاص
ایشان مفرماید:

و أما المجموع من حيث المجموع: فنقول: تعلق الأمر الواحد الشخص بمجموع أفعال بحيث يترتّب الغرض عل مجموعها ‐ و
عدم ترتّبه رأسا بفقد بعضها ‐ أمر معقول، و أما تعلّق الحم بمجموع اشخاص ‐ مع أنه لجعل الداع ‐ فهو غير معقول؛ إذ ليس
مجموع الأشخاص شخصا ينقدح الداع ف نفسه، بل لا بدّ من انقداح الداع ف نفس كل واحد، و هو مع شخصية البعث محال،

فلا بدّ من تعدّده، فيؤول الأمر إل تعلّق أفراد من طبيع البعث بأفراد من عنوان الملّف.

حاصل سخن این است که تعلّق امرِ واحدِ شخص به «مجموع افعال» بهگونهای که غرض، تنها بر مجموع آن افعال مترتب
باشد و با فقدانِ بعض، اصلا غرض حاصل نشود، امر معقول است. مانند آنکه مولا به مرکب امر کند ـ نظیر نماز با اجزای

متعدد ـ که غرض بر «مجموع آن افعال» مترتب است و با ترکِ ی از اجزا، اصل غرض فوت مشود. اما تعلّق حم به
است، معقول نیست؛ زیرا «مجموع اشخاص» ی داع م برای جعلمجموع اشخاص بما هو مجموع» با توجه به اینکه ح»

شخصِ خارج واحد با نَفسِ واحد نیست که داع در آن منقدح شود، بله داع باید در «نفسِ هر فرد» تحقّق یابد.

اگر فرض شود بعث، شخص و واحد است، انقداح داع در نفوسِ متعدد، با «شخصیتِ بعث» ناسازگار است؛ چون ی بعثِ
شخص واحد نمتواند در عین وحدت، در نفوسِ کثیره بهطور مستقل داع ایجاد کند. بنابراین یعن ناگزیر باید بعث، متعدد

فرض شود و به تعدادِ افرادِ عنوانِ ملَّف، افراد متثّرِ «طبیع البعث» تحقق یابد. در نتیجه، این تصویر در نهایت به این
برمگردد که نه واقعاً «مجموع بما هو مجموع» ملَّف است، بله افرادِ عنوانِ ملَّف، هر ی، ملَّف مستقلاند و امر، منحل به

اوامرِ متعدد نسبت به هر فرد مشود.

پس اگر کس بوید «ملَّف واجب کفای، مجموع الاشخاص بما أنّهم مجموع است»، بر فرضِ تحلیل، یا باید بپذیرد که داع در
نفسِ واحدی به نام «مجموع» منقدح مشود ـ که معقول نیست ـ یا التزام کند که در حقیقت، امرها متعدد و منحل به عددِ

اشخاصاند و «مجموع بما هو مجموع» صرفِ اعتبار باثر است.

تحلیل مثال «رفع الحجر» و فرق آن با واجب کفای
محقق اصفهان برای دقّتبخشیدن به این نته، مثال مشهور «رفع حجر ثقیل» را مطرح کرده و مگوید:

و أما أمر مجموع أشخاص برفع الحجر الواحد الذي لا يرفعه إلا مجموع العشرة ‐ مثلا ‐ فمرجعه إل أمر كل واحد بإعمال
قدرته ف ما له المدخلية ف رفع الحجر بشرط الانضمام؛ حيث إنّ أثر قدرة كل واحد لا يتبين إلا بالانضمام

یعن اگر مولای به ده نفر بوید: «هم این سنِ سنین را بلند کنید که هیچی به تنهای قادر بر بلند کردن آن نیست»، در
ناه ابتدای ممن است پنداشته شود که امر به «مجموع اشخاص بما هو مجموع» تعلّق گرفته است، حال آنکه تحلیل دقیق
چنین است: هر ی از این ده نفر، مأمور است که «قوه و توانِ خود را در حدّ مدخلیت در رفع سن، اعمال کند». لن این

تتِ اعمالِ قدرت، تنها در صورتِ انضمام به قدرتِ دیران اثر خود را نشان مدهد. پس حقیقتِ امر در اینجا، امر به «هر
فرد» است، مشروط به انضمام به سایرین، نه امر به «مجموع بما هو شخص واحد اعتباری».

بنابراین، حت در مواردی نظیرِ رفع سنِ سنین که ظاهرش امر به «مجموع اشخاص» است، در واقع، وجوب بر عهدهی افرادِ
متعدد است با قیدِ «بشرط الانضمام»، و باز هم به تثّرِ اوامر نسبت به اشخاص برمگردد، نه به جعل حم واحد بر «مجموع

بما هو مجموع».



سازگاریِ «امر به مجموع اشخاص» با حقیقتِ واجب کفای عدم
محقق اصفهان سپس تفاوت اینگونه موارد را با واجب کفای روشن مکند و مفرماید:

مع أنّ الواجب الفائ يحصل بفعل البعض، و يسقط عن الباقين، فلا معن لأمر المجموع الذي لازمه عدم حصول الامتثال بترك
البعض.

در واجب کفای، ویژگ روشن این است که غرضِ مولا با انجام فعل از سویِ بعض از ملفان حاصل مشود و با تحقّق این
مقدار، وجوب از عهدۀ باق افراد ساقط مگردد. حال اگر فرض کنیم وجوب، بر «مجموع ملفین بما أنّهم مجموع» تعلّق گرفته

است، لازمهاش این خواهد بود که امتثال، متوقّف بر اقدام جمیع افراد باشد، بهگونهای که ترکِ بعض، موجب عدم حصولِ
امتثال و عدم تحقق غرض گردد. این لازمه، با حقیقتِ واجب کفای ـ که حاصل شدنِ غرض به فعل بعض و سقوط تلیف از

دیران است ـ منافات دارد.

شود؛ چون غرض بر مجموع انجامترک کنند، امتثال حاصل نم ین، اگر همه مأمور باشند و بعضسن ِسن پس در مثالِ رفع
عرفاً و شرعاً معلوم است که با اقدام ،(ت، کفن، و مانند آنت، نماز میمانند دفن می) ان معلق است. اما در واجب کفایهم

برخ، غرض حاصل است و تلیف از دیران ساقط مشود. پس نمتوان در اینجا امر را به «مجموع اشخاص بما هو
مجموع» برگرداند.

نتیجهی تحلیل محقق اصفهان آن است که تعلّق امرِ واحدِ شخص به «مجموع افعال» که غرض بر «مجموع» مترتّب باشد، در
جای خود معقول است، اما تعلّق حم به «مجموع اشخاص من حیث المجموع»، هم بهلحاظ حقیقتِ جعل داع (که باید در

(بعض و سقوط از باق تحقق امتثال به فعل) نفوسِ افراد منقدح شود) غیرمعقول است، و هم با خصوصیتِ واجب کفای
منافات دارد.

لفین بما أنّهم مجموع» باشد، از نظر محقق اصفهانمجموع م» لَّفِ واجبِ کفایاینکه م ازاینرو، احتمالِ چهارم، یعن
مردود است، و تحلیل صحیح واجب کفای باید در مسل دیری جستوجو شود، مسل که مبتن بر «انحلالِ حم واحدِ

ظاهری به احام متعدّد بعددِ ملّفین» است و خودِ ایشان در ادامه، آن را بهعنوانِ تصویرِ معقولِ واجب کفای تقریر و اشالِ
سقوط تلیفِ دیران به فعل بعض را در همان چارچوب بررس خواهد کرد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 277-280، پانویس 2.

[2]‐ و ذلك ف آخر التعليقة: 59 و 139.
[3]‐ ‏نائین، محمدحسین، «أجود التقریرات»، با ابوالقاسم خوی، ج 1، ص 187.

[4]‐ كما ف الشواهد الربوبية ‐ المشهد الأول: فيما يفتقر إليه ف جميع العلوم من المعان العامة: 7.
[5]‐ هو الميرزا النائين (قده) كما ف فوائد الاصول ‐ مؤسسة النشر الإسلام ‐ 313:1 عند قوله: (و حاصل ما يمن....)، و

ف المقصد الثان ف النواه: 395 عند قوله: (و مقتض مقابلة النه للأمر...)، و كذا ف أجود التقريرات 187:1 /المبحث
.فائالوجوب ال السادس ف

[6]‐ و ذلك ف نفس هذه الحاشية.

منابع



‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
‐ نائین، محمدحسین، أجود التقریرات، ابوالقاسم خوی، ۲ ج، قم، مطبعة العرفان، 1352.


