
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه تربیت »

در تاریخ ۱۷ دی ۱۴۰۴

فقه تربیت
جلسه 12 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته:
در جلسات قبل، برخ از فوارق فقه و اخلاق را تبیین کردیم. هفت یا هشت تفاوت بین فقه و اخلاق مطرح شد. به جهت دفع

شبههای که در مورد ارتباط فقه و اخلاق ایراد مشود، مناسب است این بحث را مقداری بیشتر دنبال کنیم. اینه مگویند «فقه
باید بر میزان اخلاق باشد و فقیه باید فتوایش را بر میزان اخلاق صادر کند؛ اگر حم مطابق با اخلاق نباشد، آن حم و فتوا

باطل است.» ، عرض کردیم که این حرف و این فر اساساً باطل است! زیرا فقه و اخلاق دو علم متفاوت هستند؛ دو میدان
مختلف هستند که هر کدام اقتضای خودش را دارد.

فارق دیر: تمایز در منبع بودن برای قانونگذاری
فقه منبع اصل قانون؛

از جمله فوارق که بین اخلاق و فقه وجود دارد، این است که فقه متواند در قانون بهعنوان منبع قانون، مطرح باشد؛ بله
بالاتر، فقه باید منشأ قانون باشد.

بعضها گفتند « چرا هرچه در فقه آمده باید قانون شود؟ چه کس گفته هرچه در فقه آمده باید قانون شود؟» جوابش معلوم
است؛ چون فقه، از حدود اله است. و معلوم است که حدود اله باید قانون باشد. حدود اله و فقه چه در متن قانون آمده

باشد و چه نیامده باشد، باید به آن ملتزم باشیم.

بله؛ منظور از فقه، مسلّمات فقه است. آنجای که مورد اختلاف است، فعلا کاری به آن نداریم. اما احام اجماع، و بعد از
آن، مشهورات فقه، اینها باید در قانون باشد. اصلا چه دلیل دارد که در متن قانون نیاید؟

مواردی از شبهات تفی فقه از قانون؛
مدانید که مشهور فقهاء معتقدند که در قتل فرزند توسط پدر، از جهت فقه پدر قصاص نمشود. اما اگر مادر این کار را

انجام دهد، قصاص مشود؛ این نظر مشهور است؛ هرچند از نظر ما فرق بین پدر و مادر نیست و هر کدام این کار را انجام
بدهند، قصاص منتف است.

با این وجود، وقت ماجرای قتل دختری توسط پدر اتفاق افتاد، این گروه گفتند «چه کس گفته این حم که در فقه آمده، باید در
قانون هم بیاید؟» ی از موارد اینجا بود.

مورد دیر در مسئله دیه مسلمان و غیرمسلمان است که با هم تفاوت دارد؛ باز اینها گفتند «چرا این حم باید در قانون بیاید؟
قانون بر اساس چیزهای دیری نوشته شود. اگرچه فقه چنین گفته ول، قانون را طور دیری تنظیم کنید و مثلا بنویسید دیه

مقتول همیشه این مقدار است و بین مسلمان و غیرمسلمان فرق نیست.»

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2291
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مورد دیر، مسئله ارث بود که آنجا هم گفتند: «هرچند در فقه ارث زن نصف ارث مرد است، اما قانوناً باید بوییم همه
مساویاند.»

ریشهیاب شبهه:
اولا این حرف ریشه در باعتقادی به فقه دارد؛ کس که این حرف را مزند، در واقع فقه را قبول ندارد. البته ما که مگوییم فقه

باید قانون باشد، موارد اختلاف فقه را نمگوییم؛ برای آن موارد اختلاف باید فری کرد. ول موارد اجماع، مانند تفاوت دیه
مسلمان و غیرمسلمان که مورد اجماع بینالفریقین است، را نمتوان به راحت کنار گذاشت و قانون دیری با تشخیص فردی

یا گروه جایزین کرد؟

این جایزین اگر باز شود، به ی و دو تا ختم نمشود. حتما بعدش سراغ طلاق مآید. چون در طلاق هم فقه نظر داده و
فرموده: «الطََّق بِيدِ من اخَذَ بِالساقِ.»[1] و قطعا اینها مگویند «ما چه کاری به فقه داریم؟ و در قانون بنویسیم که طلاق باید

توافق باشد؛ یا اینه زن هم حق طلاق داشته باشد!»

یا مسئله نفقه؛ فقه گفته نفقه به عهده مرد است. و اینها خواهند گفت «کاری به فقه نداریم و مثل بعض از نظامهای غرب، در
قانون بنویسیم که نصف مخارج را زن بدهد و نصف را مرد!»

در این صورت دیر چیزی از فقه باق نمماند.
کس که این حرف را مزند، آیا واقعاً به معنا و لوازم این سخن ملتزم مشود؟

معنای این حرف، آنست که برای فقه ارزش قائل نیستند و اعتقادی به این فتاوا ندارد.

عین تعبیرشان این است که «ک گفته؟!» آنهم با عصبانیت! عصبانیت که حرف آدم را صحیح نمکند. با عصبانیت مگویند:
ف مَلگفته هرچه در فقه آمده باید قانون بشود؟ درست است که فقه به استناد قول خداوند که خداوند فرموده: «و ک»

الْقصاصِ حياةٌ يا اول الْبابِ»[2] قصاص را واجب مداند؛ اما ک گفته این را ما قانون کنیم؟ چه اشال دارد در قانون
بنویسند قاتل را ‐مثلا‐ باید به حبس ابد زندان کنند یا پول از بیرند و تمام!»

گاه هم مگویند «باید احام فقه را عوض کرد و احام دیری متناسب با زمانه و شرایط، تدوین نمود و فتوای تازهای ارائه
کرد!»

این حرف، از آن قبل هم خطرناکتر است. این نشانهی ب اعتقادی به فقه و حدود اله است.
فقه، حدود اله است.

چندی پیش در پژوهشاه فقه معاصر این بحث را مطرح کردم که «ما موظف به حفظ حدود اله هستیم.» ی قاعدهای را از
«.منابع استخراج کردیم به عنوان «لزوم حفظ حدود اله

قاعدهای داریم به نام «لزوم حفظ حدود اله». که ریشه و اساسش از قرآن کریم است. این قاعده تا کنون در فقه مطرح نشده و
تعجب است که چطور فقها این را بهعنوان ی قاعده مطرح نردند.

قاعده «حفظ حدود اله»
حفظ حدود اله واجب است. در قرآن کریم خداوند مفرماید:



«تلْكَ حدُود اله … ومن يتَعدَّ حدُود اله فَاولَئكَ هم الظَّالمونَ»[3]

حدود، یعن احام اله. که اعم است از حدود باب حدود و تعزیرات. منظور از حدود، کلمات قرآن است و آنچه رسول اکرم و
ائمه معصومین: بیان فرموده اند؛ که ما ائمه معصومین را نیز مبدأ تشریع مدانیم. عدهای مگویند «حم قتل مرتد در قرآن

نیامده»

در جوابشان مگوییم:

اولا این حم در قرآن نیز آمده؛ ما سابقاً در بحثهای فقهمان چند آیه را مورد بحث قرار دادیم که از آنها حم قتل مرتد
استفاده مشود.

و ثانیا بر فرض که در قرآن نیامده باشد، منته وقت مگوییم پیامبر متواند مبدأ و منبع تشریع باشد و ائمه هم متوانند منبع
باشند، برای ما دیر فرق نمکند که در قرآن آمده یا نه چون ائمه این مطلب را فرمودهاند.

طبق قاعده، «وجوب حفظ حدود اله» بر هر انسان، بر هر مسئول، بر هر کس که توانای دارد، حفظ حدود اله واجب
است.

حت در مسائل خانه و خانواده، مثل مسئله محرم و نامحرم هم این قاعده جاریست. در این مسئله اینطور نیست که فقط از باب
امر به معروف و نه از منر پیش برویم و بعد بوییم اگر امر به معروف یا نه از منر اثر نداشت این حم را کنار بذاریم!

بله بحث حدود اله است که باید حفظ بشود. مسئله تاثیر و عدم تاثیر نیست چون مسئله فقط از باب امر به معروف و نه از
منر نیست.

[4] «هدُودِ الحظُونَ لافالْحابِدُونَ … وونَ الْعبفرماید: «التَّائه، مر در مورد همین حدودالدر آیه دی
یعن باید حافظ حدود اله باشیم؛ نه اینه این ویژگ صرفاً ی صفت راجح برای انسان باشد.

حفظ حدود اله از واجبات است.

مقصود از حفظ حدود حدود اله
و «ومن يتَعدَّ حدُود اله» یعن چه؟ آیا منظور فقط «یترک حدود اله» است؟ یعن کس ترک حدود اله بند؟

نه؛ منظور این نیست. بله منظور کس که با حدود اله مخالفت کند؛ یا به آن باعتنای کند. نه صرف ترک حدود اله! همه
اینها را شامل مشود.

ببینید؛ بالاخره حم خدا خیل مهم است.

خیل وقت پیش در زمان که عدهای مسئله عقد موقت را تقبیح مکردند، استاد بزرگوار ما، آیتاله العظم وحید ـ دامظله ـ در
پاسخ به استفتائات که ایشان شده بود، فرموده بودند: «این تقبیح، تقبیح حم خدا و حرام است.» واقعا هم همینطور است که

تقبیح حم خدا قبیح است.

حالا اگر کس خدای نرده از این قانون در جهت ببندوباری سوءاستفاده کند، او از جهات دیر باید مورد مؤاخذه قرار بیرد؛
نه اینه قانون خدا را خراب کنیم.



بنابراین «ومن يتَعدَّ... » یعن کس که حم و قانون خدا را انار کند؛ یا مخالفت کند؛ یا باعتنای کند. اطلاق آیه همه اینها را
شامل مشود.

علایحال، این قاعده، قاعده بسیار خوب است. که انشاءاله ی روزی آن را، با ادله قرآن و روای و جزئیاتش بهتفصیل
عرض کنیم.

به هر صورت، مقصود این است که قانون، مخصوصاً در کشور اسلام، باید متخذ از فقه باشد. این ی اصل مسلم است.
و امثال آن، محل بحث ما نیست. مسئله ما قوانین و رانندگ از مقررات شهرداریها، راهنمای مانند برخ ،البته قوانین جزئ

است که مانند مربوط به خانواده عموم باشد. آیا متوان در این قوانین فقه را کنار گذاشت؟ یا مثل قوانین حدود و تعزیرات؛ یا
قوانین مربوط به معاملات؛ همه اینها باید همان چیزی باشد که در فقه آمده، باشد و در متن قانون قرار بیرد.

نسبت امور اخلاق به قانون؛

احام فقه این ظرفیت را دارد که بهعنوان ی ماده قانون قرار بیرد. اما امور اخلاق، ظرفیت تبدیلشدن به قانون را ندارد.
نمتوان مسائل اخلاق را قانونمند کرد.

مثل آنه به صورت قانون گفته شود «صبر واجب و لازم است» یا اینه «اگر کس مرتب حسد شد، ما مجازات دارد» یا
اینه مثلا صفات خوب اخلاق را موضوع تشویق قانون الزام قرار دهیم.

بله، برخ تشویقها اشال ندارد. اما اینه امر اخلاق به عنوان الزام در متن قانون قرار بیرد، ممن نیست.

یا مثل انه بوییم «معلم الزاما و قانوناً باید حلیم باشد؛ الزاما! باید کظم غیظ کند؛ الزاماً باید صبور باشد؛ قانوناً باید سعه صدر
داشته باشد». این صحیح نیست. اینها را نمشود قانونمند کرد؛ زیرا این اوصاف یا اختیاری نیستند، یا اینه دارای مراتب

هستند و شدت و ضعف دارند و امر ثابت نیستند»

ریشه این فارق:
1. عمومیت قانون؛

بین فقه و اخلاق این تفاوت وجود دارد. در حقیقت این تفاوت در چند نته ریشه دارد؛
نته اول آنه در قانون، نوع افراد در نظر گرفته مشود. مثلا مخواهند ببینند چه چیزی مصلحت است و چه چیزی مصلحت

نیست؛ از ی میلیون نفر، مصلحتِ اکثریت را مسنجند و همان را قانون مکنند.
بر این اساس اما احام فقه قابلیت تبدیل شدن به قانون را دارد.

اما در اخلاق، مصلحت و مفسدهی اکثریت مطرح نیست؛ تت افراد موضوعیت دارند.

2. قابلیت تبصره؛
نته دوم اینه قانون قابلیت تبصره دارد. مسائل فقه که قانونمند شود، قابلیت تبصره دارد. اما امور اخلاق قابلیت تبصره

ندارد و نمشود برایش تبصرهای تصور کرد.

3. قابلیت تغییر؛
قانون قابلیت دارد که با تغییر شرایط، تغییر کند؛ ممن است قانون ده یا بیست یا س سال مثلا اجرا شود ول بعد از ان تغییر

کند. مثل قانون کنترل جمعیت که بعد از مدت، آن را برمدارند.
اما مسائل اخلاق اینگونه نیست که با تغییر شرایط، عوض شود.



4. نسبیت در قانون؛
چهارم اینه قانونِ هر کشور متناسب با مردم همانجا و متناسب با جغرافیا و شرایط همان کشور وضع مشود؛ اما اخلاق

اینطور نیست که بخواهد به لحاظ جغرافیا و شرایط تغییر کند.

اینها شاخصهها و خصوصیات قانون است. وقت برای قانون این خصوصیات را در نظر بیرید، مبینید این خصوصیات بر
احام فقه قابل انطباق است. ول در امور اخلاق چنین شاخصههای مطرح نیست.

5. الزام و التزام در قانون؛
قانون یعن الزام. اگر چیزی قانون شد، لزوم عمل دارد و مردم آن جامعه، باید طبق آن قانون عمل کنند. وگرنه اسمش قانون

نیست.

بله، ممن است برخ از امور، در دین و فقه ارشادی باشد. اما قانون یعن چیزی که لزوم عمل دارد. در فقه اطاعت و عصیان
هست، در قانون هم اطاعت و عصیان هست؛ اما در اخلاقیات از اطاعت و عصیان حرف نیست.

جمعبندی:
بنابراین، ی از وجوه افتراق فقه و اخلاق، همین مسئله تقنین است.

اخلاق به معنای اعم‐ بین دیهی مسلمان و کافر تفاوت ن است از منظر اخلاق ‐حتتواند منبع قانون باشد. مماخلاق نم
نباشد؛ شاید در برخ موارد گفته شود، از حیث اخلاق، قاتل باید چند برابر دیه، پرداخت کند! مثلا کس که مجتهدی را مکشد

شود: آن یبسنجیم، گفته م تفاوت دارد. اگر با معیارهای اخلاق و انسان کشد، از دید اخلاقکه دیوانهای را م با کس
مجتهد و تأثیرگذار بوده پس دیه اش بیشتر است! همینطور اگر مقتول ی مهندس، یا دانشمند فضای، یا دانشمند موش باشد.

اخلاق مگوید باید بین اینها فرق باشد. اگر کس دانشمند هستهای را کشت، هزار برابرِ دیه هم به جای او کم است.

اما فقه در این قضیه چه مگوید؟
فقه مگوید فرق نیست. دیهشان یسان است وتفاوت نمکند.

در مسوله دیه از منظر فقه، این امور اخلاق ملاحظه مورد نمشود. شارع ی قانون کل مگذارد و مگوید اگر کس کس را
کشت، دیهاش این مقدار است و تا قیامت هم این حم باق است. «تلْكَ حدُود اله». امور دیری غیر از آنچه شارع معین کرده

دخیل نیست.

:مقاصد الشریعه و حدود اله
در بحث مقاصدالشریعه عرض کردیم که اگر ما مقاصدالشریعهای بشویم، دیر چیزی به نام حدوداله نخواهیم داشت و همهچیز

تبدیل به قوانین جعل بشر مشود.

[5]«ةاميالْق موي َلا امرح هامرحو ةاميالْق موي َلا لَدٍ حمحم لَه در روایت آمده «حبماند. این باید تا قیامت باق حدود اله
ریشهاش همین «ومن يتَعدَّ حدُود اله» است.

«من يتَعدَّ»، مخصوص زمان پیامبر نیست. بله تمام احام را تا قیامت شامل مشود.

شارع مصلحت عامهای را در نظر گرفته و از آغاز تشریع تا قیامت تثبیت کرده است. مثلا فرموده: «الطََّق بِيدِ من اخَذَ
بِالساقِ». آیا درست است بوییم « زن که خیل فهیم و عالم و عاقل است، طلاقش دست خود اوست»؟ این گونه قضاوت



کردن، موجب هرجومرج مشود. این دیر قانون اله نیست. بله هرکس بر اساس تشخیص خود عمل مکند.

بدون ش مقاصدالشریعه موجب هدم همه حدود اله مشود.
در برخ کتابهای اهل سنت دیدیم که مگویند «در زمان ما حجاب با کرامت زن سازگار نیست، پس دیر واجب نیست.» آیا

این هدم حم خدا نیست؟
بنابراین امروز هم ی از فرقهای مهم بین فقه و اخلاق را عرض کردیم. دو یا سه فرق دیر هم هست که انشاءاله در جلسات

بعد عرض مکنم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‐ عوال اللئال العزيزية ف الأحاديث الدينية، ج‏1، ص: 234

[2] ‐ سوره بقره آیه 179
[3] ‐ سوره بقره آیه 229
[4] ‐ سوره توبه ایه 112

[5] ‐ الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج‏1، ص: 58


