
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۸ دی ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 54 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در دلیل دوازدهم به روایات[1] تمس شده که عدم جواز اقامه نماز جمعه در قریه را در فرض فقدان «من يخطُب» بیان مکند
و تحقق نصاب عددی را بهتنهای کاف نمداند. در تفسیر این تعبیر، سه احتمال مطرح شده است که دو احتمال نخست ـ صرف
احراز عنوان خطیب یا داشتن صلاحیت علم بدون نصب ـ مردود دانسته شده و تفسیر آن به خطیب منصوب با ظهور روایت

هماهن تلق مشود؛ بر این اساس، اقامه نماز جمعه منوط به وجود امام معصوم یا منصوب از سوی او، یا دستکم منصوب
از طرف حاکم است. مرحوم حائری این برداشت را بهدلیل فقدان پشتوانه لغوی و عرف و نیز ناسازگاری با تقیه رد مکند، اما

در نقد کلام ایشان گفته شد که تعبیر «من يخطُب» از باب تقیه در تعبیر بهصورت کنای بر امام یا منصوب او دلالت دارد و
کنار گذاشتن ظهور عرف در این فرض، موجه بوده و اشال ایشان تمام نیست.

وجه تفی روایات توسط مرحوم حائری
صاحب وسائل روایت «لَیس هل القُری أن یجمعوا إ إذا کانَ لَهم من یخطُب» را در کنار روایات «لا جمعةَ إ ف مصرٍ» در

ی باب گردآورده و عنوان آن باب را «باب وجوب الجمعة عل أهل الأمصار و عل أهل القری» قرار داده است.[2] در مقابل،
مرحوم آیتاله حائری این دو طایفه روایت را از حیث دلالت و نحوه استدلال از یدیر تفی کردهاند؛ تفی که در کلمات
بسیاری از فقها مشاهده نمشود، اما خود حاوی نتهای اجتهادی و قابل توجه است. منشأ این تفی آن است که لسان بیان
در روایت «لا جمعةَ إ ف مصرٍ» با لسان روایت «لَیس هل القُری أن یجمعوا إ إذا کانَ لَهم من یخطُب» متفاوت است؛ زیرا

در طایفه نخست، احتمال نف کمال وجود دارد، و به همین جهت مرحوم حائری در مقام جمع میان دو طایفه، وجوه متعددی را
مطرح کرده و در نهایت، روایت «لا جمعةَ إ ف مصرٍ» را همانند «لا صلاةَ لجارِ المسجِد» ناظر به نف کمال دانستهاند، در

حال که چنین تحلیل در مورد تعبیر «إذا کانَ لَهم من یخطُب» جریان ندارد.

ازاینرو، از منظر علم، فقه و اجتهادی، تفی میان این دو دسته روایت امری موجه و بله لازم دانسته مشود؛ چنانکه
مرحوم حائری بهدرست به آن ملتزم شدهاند. مراجعه به ابواب وسائل الشیعه نباید بهمنزله التزام قطع به تناسب همه روایات با

عنوان باب تلق شود؛ بله فقیه متواند با ضمیمهکردن روایات دیر یا با تفی روایات ی باب به طوایف متعدد، تحلیل
اجتهادی دقیقتری ارائه دهد؛ همانگونه که در این بحث چنین شده است.

یباب واحد توسط صاحب وسائل، به تف بنابراین، پاسخ این پرسش که چرا مرحوم حائری با وجود جمع این روایات در ی
در مقام استدلال روی آوردهاند، روشن مشود؛ هرچند صاحب جواهر و برخ دیر از فقها این تفی را انجام نداده یا اساساً

وارد این بحث نشدهاند.

استظهار مرحوم حائری از روایات مستند دلیل دوازدهم
محور اصل بحث در دلیل دوازدهم، تبیین مراد از تعبیر «من يخطُب» در عبارات مثل «لَیس هل القُری أن یجمعوا إ إذا کانَ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


لَهم من یخطُب» و «یصلّونَ أربعاً إذا لَم ین من یخطُب» در روایات است. در اینباره، پیشتر نات مطرح شد و اکنون لازم
است بیان مرحوم آیتاله حائری در این خصوص بهصورت منقح گزارش شود.

مرحوم حائری بر اساس مبنای خود، دو احتمال را در تفسیر تعبیر «إذا کانَ لَهم من یخطُب» مطرح مکنند. احتمال نخست آن
است که این تعبیر کنایه از امام معصوم (علیهالسلام) یا منصوب از سوی او باشد. ایشان این احتمال را مردود دانسته و بر آن

اشال وارد کردهاند که پاسخ آن اشال پیشتر مورد بررس قرار گرفت.

احتمال دوم آن است که مقصود از «من يخطُب»، شخص باشد که بالفعل متصدی خطابه است، اما خطابه بهنحو الزامآور بر
او واجب نیست؛ بدین معنا که ایراد خطبه برای او جنبه اختیاری دارد و بسته به تشخیص مصلحت، متواند اقدام به خطابه کند

یا از آن صرفنظر نماید. در این فرض، مردم نیز حق الزام او به ایراد خطبه را ندارند و همچنین در فرض عدم بسط ید امام
إل بن نُسدر این تحلیل به معنای «م «خطُب فعلان ير، «م(علیهالسلام)، اقامه نماز جمعه بر او واجب نخواهد بود. به تعبیر دی

الخطابة» است؛ یعن کس که بهعنوان خطیب شناخته مشود، اما اختیار اقامه خطبه در دست خود اوست.

ایشان در ادامه، برای تبیین دقیقتر مراد روایت، به ظهور تعبیر «اذا لَم ین من يخطُب» توجه مدهند و آن را به «عدم ۇجدانِ
من يمن بعثُه عل إيرادِ الخُطبة» تفسیر مکنند؛ یعن در آن محل، شخص وجود نداشته باشد که بتوان او را به ایراد خطبه

دعوت و بر انجام آن برانیخت، هرچند توانای ذات بر خطابه داشته باشد. ممن است افرادی قدرت ایراد خطبه داشته باشند،
اما در صورت دعوت، از پذیرش آن امتناع کنند. در چنین فرض، مشمول تعبیر «اذا لَم ین من يخطُب» خواهند بود. اما اگر
شخص یا اشخاص وجود داشته باشند که توانای خطابه داشته و در صورت دعوت مردم، دعوت را بپذیرند و اقدام به ایراد

خطبه کنند، در این صورت، وجوب نماز جمعه محقق خواهد شد.

مرحوم آیتاله حائری مفرمایند که ظاهر تعبیر «اذا لَم ين من يخطُب» ناظر به فقدان شخص است که بتوان او را به ایراد
خطبه برانیخت، هرچند از نظر قدرت و توانای بر خطابه حاضر باشد. مقصود از «من يمن بعثُه» آن است که شخص وجود
داشته باشد که در صورت دعوت، برای اقامه نماز جمعه و ایراد خطبه اقدام کند؛ و فرض روایت ناظر به جای است که چنین

شخص یافت نمشود، هرچند افرادی دارای صلاحیت علم و عمل برای خطابه وجود داشته باشند، اما دعوت مردم را
نپذیرند.

بر این اساس، مرحوم حائری مکوشند دلالت روایت را از ناحیه نصب تحلیل ننند و آن را به ناحیه پذیرش دعوت از سوی
مردم بازگردانند. به بیان دیر، تعبیر «إذا كانَ لَهم من يخطُب» گاه متواند از جهت حومت و نصب رسم برای خطابه تفسیر

شود و گاه از ناحیه مردم و پذیرش دعوت عموم برای ایراد خطبه معنا گردد. مرحوم حائری احتمال دوم را برگزیده و مراد
روایت را فقدان شخص مدانند که در قُری، در صورت دعوت مردم، حاضر به ایراد خطبه باشد، هرچند قدرت بر آن را داشته

باشد.

وجوب نماز ظهر بر اهل قریه روشن است، اما این امر به معنای نف ،کنند که در چنین فرضایشان در ادامه تصریح م
وجوب نماز جمعه بهطور مطلق نیست. بله اگر اهل قریه قادر بر اقامه نماز جمعهای باشند که واجد شرایط لازم از حیث عدد و

وجود امام خطیب باشد، به این معنا که شخص وجود داشته باشد که در صورت دعوت، برای ایراد خطبه اقدام کند، در این
صورت وجوب نماز جمعه به قوت خود باق خواهد بود.[3]

نقد استظهار حائری
به نظر ما، بیان ارائهشده از سوی مرحوم آیتاله حائری بعید و متضمن تلّف و تقدیرهای فراوان است. ظاهر از تعبیر «اذا كانَ



لَهم من يخطُب» آن است که مراد از «من يخطُب»، کس است که خطیب باشد و خطیب ـ چنانکه پیشتر بیان شد ـ دارای سه
که صلاحیت و توانای که به حداقل خطبه اکتفا کند که این احتمال مردود دانسته شد؛ دوم، کس احتمال است: نخست، کس

ایراد خطبه را دارد، هرچند منصوب نباشد؛ و سوم، کس که بهعنوان خطیب منصوب شده باشد.

با مراجعه به واژهشناس و شرایط تاریخ، روشن مشود که تعبیر «من يخطُب» در آن دوره عنوان خاص و علَم برای
شخص بوده است که از ناحیه حومت برای ایراد خطبه نماز جمعه منصوب مشده است. در اینجا نمتوان برداشت

متعارف امروز را معیار قرار داد؛ زیرا در عرف معاصر، «خطیب» به کس اطلاق مشود که توانای سخنران دارد، در حال که
در آن زمان این عنوان ناظر به ی منصب رسم بوده است. بررس متون تاریخ نیز مؤید آن است که «من يخطُب» به

شخص منصوب برای خطبه جمعه اطلاق مشده است.

بر این اساس، تفسیری که مرحوم آیتاله حائری در این مقام ارائه کردهاند، هرچند از حیث دقت علم حاوی نتهای قابل توجه
است، اما از جهت ظهور عرف و تاریخ، متلف و نیازمند تقدیرهای بعید به نظر مرسد. ایشان در ادامه به نته دیری اشاره

مکنند و آن دشواری یافتن شخص عادل و قادر بر ایراد خطبه در قُری و بوادی است؛ برخلاف شهرها و امصار که یافتن
چنین فردی آسانتر است. این دشواری، به نظر ایشان، قرینهای است بر اینکه تعبیر «من يخطُب» نمتواند کنایه از امام

معصوم یا منصوب از سوی او باشد.

در مقابل، متوان گفت اگر مقصود صرف یافتن فردی از میان مردم برای اقامه نماز جمعه، همانند امام جماعت، باشد، این
امر در قُری چندان دشوار نیست؛ اما اگر «من يخطُب» عنوان منصب و ناظر به نصب رسم از سوی امام معصوم یا حاکم

باشد، دشواری آن امری قابل انتظار خواهد بود. ازاینرو، همین دشواری متواند مؤید آن باشد که «من يخطُب» ناظر به
منصب خطابه است، نه صرف توانای فردی بر ایراد خطبه.

نتیجه آنکه در دلیل دوازدهم، تعبیر «من يخطُب» در فضای صدور روایات، عنوان منصب و علَم برای شخص منصوب به
خطابه نماز جمعه بوده است. هرچند در آن زمان نصب عملا از سوی خلیفه انجام مشده، اما در واقع، حق نصب خطیب،
دهد که خطابه نماز جمعه منصبنیز نشان م آمده است. شواهد تاریخشأن و حق امام معصوم (علیهالسلام) به شمار م

رسم بوده و اطلاق «من يخطُب» بر شخص صرفاً به جهت قدرت بر خطابه، با عرف آن عصر سازگار نبوده است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
:قَال ملاا السهِملَيا عمدِهحا نع ملسم ندِ بمحم نع ءلااَلْع نانَ عفْوص نيدٍ ععس نب نيساَلْح نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمح[1]«م
خْطُب.»( ‏تفصیل وسائل الشیعة إلي نم ني ذَا لَمعاً ابرلُّونَ اصي و منَع ةً قَالاعمةَ جعملُّونَ الْجصي له ةيقَر نَاسٍ فا نع لْتُهاس

تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 306.)
ةيقَر ف مانَ قَوذَا كا :قُولي ملاالس هلَيع هدِ البا عبا تعمس كِ قَاللدِ الْمبع نب لاَلْفَض نانَ عثْمع نانِ ببا نالَةَ عفَض نع نْهع»
)«.نتَيانِ الْخُطْبمل نتَيعكر لَتعا جنَّما نَفَرٍ و سانُوا خَمذَا كوا اعمج بِهِم خْطُبي نم مانَ لَهنْ كاتٍ فَاعكر عبرةَ اعملَّۇا الْجص

‏الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، ج 1، ص 420؛ تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 307.)
[2] ‏تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، 307، باب الثالث من ابواب صلاة الجمعه و آدابها.

[3] «و أما كون المراد به من يخطب فعلا، الدّال عل عدم لزوم الخطبة عليه، الدّال عل عدم وجوب إقامة الجمعة عند عدم بسط
يد الإمام. ففيه: أنّ الظاهر من قوله: «إذا لم ين من يخطب»، عدم وجدان من يمن بعثه عل إيراد الخطابة و لو كان قادرا عليها،

فلا يشمل ما إذا كان من يقدر عل الخطبة موجودا، و يتوقّف ذلك عل الاستدعاء منه لذلك. و لن لا يون ف البين خطيب



خارجا لعدم استدعاء ذلك منه. و حينئذ فوجوب الظهر عل أهل القرى واضح. و لا يدل عل عدم وجوب الجمعة، إذا كانوا
قادرين عل إقامة الجمعة الّت تون واجدة للشرائط من العدد و الإمام الّذي يخطب.

ثم لا يخف أنّ وجدان العادل القادر عل ما يسم خطابة عند العرف ف القرى و البوادي، ليس من الأمور السهلة جدّا، بحيث
ون «من يخطب» كناية عن الإمام المعصوم أو المنصوب من قبله، فإنّ كون شخص محرز العدالة فأن ي ون ذلك قرينة علي
قرية بحيث لم ير أهل القرية منه عصيانا لربه ف آن من الآنات، ليس من الأمور الثيرة الاتّفاق الّت لا يخلو منها قرية من القرى و

لا بادية من البوادي و لا ح من الأحياء، فإنّ عصيان الصدر الأول لنبيهم مع ما سمعوه من التّصريح بأمارة الأمير واضح عند
الل، فلا يقال: إنّ المسلمين كانوا ف صدر الإسلام أكثرهم عدول. و كيف؟ فقد وقع منهم الظلم المشهور، لا سيما عل أهل البيت

:، نعم كانت العدالة عندهم من الأمور السهلة الّت لم ين يناقضها منر من المنرات، و ذلك لاعتيادهم الرجوع إل الأمراء و
القضاة و السلاطين ف جميع أمورهم، و ذلك مردوع من جانب أهل بيت الرسول.

حمد و صلوات و سورة من القرآن ممنوعة، بل لا بدّ من صدق عنوان الخطبة، مضافا إل و كذا الخطابة، فإنّ صدقها عل
الاشتمال عل الأمور المذكورة، عل ما سيجء إن شاء اله تعال.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، صص 111–12.)

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

طوس، محمد بن حسن، الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، با عل آخوندی و هماران، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه
تخصص فقه)، دار التب الإسلامیة، بتا.


