
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۰۷ دی ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 53 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته، نخست نقد نهای محقق اصفهان بر بیان آخوند خراسان در تخییر بین اقل و اکثر، و سپس مبنای مختار در تحلیل
این تخییر تبیین شد. اصفهان راهحل آخوند را در دو محور منرد: ۱‐ از حیث فردیت مأموربه؛ ۲‐ از حیث غرض مول. در
محور اول، اگر قرار باشد «اکثر» نیز مانند «اقل» فرد طبیعت مأموربه باشد و مثال خط قصیر و طویل مبنا قرار گیرد، ناگزیر

و عناوین انتزاع در اعتباریات شرع یکند که چنین تشتصریح م در وجود یا ماهیت ملتزم شد. اصفهان یباید به تش
راه ندارد؛ اعتباریات وجود توین مش ندارند و وجودشان یا جعل شده است یا نشده. در محور دوم، اگر بر «اقل بشرط لا»

ن است. اما اگر غرض واحد سنخالجمله ممو بر «اکثر بما هو اکثر» دو غرض مستقل مترتّب شود، تخییر از این جهت ف
،غرض، بدون منشأ مش در عنوان انتزاع یکه تشدر ناحیه غرض ملتزم شد، در حال فرض شود، باید به جامع مش

یمانند تسبیحۀ واحده و تسبیحات ثلاث، نه وحدت غرضِ تش این است که در مثالهای نامعقول است. نتیجه اصفهان
قابلتصور است و نه تعدد واقع غرض بهنحو عرف، و استحاله تخییر بین اقل و اکثر ـ بر تحلیل آخوند ـ باق است. در مقابل،
مبنای مختار این است که کل مسئله در ساحت اعتبار و تشریع تحلیل شود، نه با ابزار فلسف فردیت و تشی. بر این مبنا،

بهتبع امام خمین، در واجب تخییری (حت در اقل و اکثر استقلال) وجوبات و ارادات متعدّد به متعلّقات معین جعل مشود و
«أو» صرفاً تخییر در مقام امتثال را مرساند. اشال «تحصیل حاصل» بهعنوان استحالهای توین، در ساحت اعتبار جاری

نیست. شارع متواند غرض و امتثال را بر هر جا که بخواهد بار کند. بدینسان، تخییر بین «ی تسبیح» و «سه تسبیح»
بهعنوان دو واحد اعتباریِ بدیل، با دو وجوب موازی و تخییر در امتثال، معقول است، بآنکه نیازمند تشی یا اثبات تعدد

غرض توین باشیم.

نظریه امام خمین در تخییر بین اقل و اکثر
از مجموع کلمات فقها استفاده مشود که در مقام ثبوت، دو مسل عمده در مسئلهی تخییر بین اقل و اکثر وجود دارد:

مسل امان ثبوت: بزرگان مثل آیتاله بروجردی قدّسسره، بنابر آنچه از آثار و تقریرات ایشان به دست مآید، قائل به امان
ثبوت تخییر بین اقل و اکثر است و استحالهی آن را انار مکند. بر این مبنا، جعل تخییر بین اقل و اکثر، فنفسه محال نیست و

هر جا دلیل بر آن اقامه شود، متوان بر همان ظاهر اخذ کرد. کلام ایشان در ادامه مورد بررس قرار مگیرد.

مسل استحاله ثبوت: در مقابل، از کلمات امام خمین، آیتاله خوی و مرحوم آیتاله فاضل لنران ـ رضوانالهتعالعلیهم ـ
لفظ دانند، به نحوی که اگر دلیلرند و آن را ذاتاً محال مه منبین اقل و اکثر را بالمر شود که اینان تخییر ثبوتاستفاده م
ظاهر در تخییر بین اقل و اکثر باشد، ناگزیر باید به وجه تأویل و توجیه شود، نه آنکه بر ظاهر خویش حمل گردد. در ادامه،

تقریر کلام امام خمین قدّسسره در مناهج الأصول، که مبنای این استحاله را تبیین مکند، مورد بررس قرار مگیرد.

نقطهی عزیمت امام خمین: تنقیح محل نزاع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


امام خمین در مناهج الوصول،[1] پس از آنکه اصل بیانِ استحالهی تخییر بین اقل و اکثر را به تقریری که محقق اصفهان در
نهایة الدرایة ارائه کرده، نقل و تأیید مکنند، نخست به محل نزاع مپردازند. ایشان مفرمایند:

هل يمن التخيير بين الأقل و الأكثر أم لا؟
محطّ البحث و الإشال إنّما هو ف الأقل الّذي اخذ لا بشرط، و أما المأخوذ بشرط لا فهو من قبيل المتباين مع الأكثر، و لا إشال

ف جوازه.

حاصل کلام آن است که بحث و اشال، تنها در مورد اقل است که لابشرط از انضمام زائد لحاظ شده، اما اگر اقل، بشرط لا
اخذ شود، یعن به نحوی ملاحظه گردد که مناف با ضمیمه شدنِ جزء زائد باشد، در این صورت اکثر، مساوق با «اقـل بشرط

شء» خواهد بود، و عنوان «اقـل بشرط لا» با عنوان «اقـل بشرط شء» نسبتِ تباین پیدا مکنند. در نتیجه، تخییر در چنین
فرض، تخییر بین متباینین است، نه تخییر بین اقل و اکثر به معنای مصطلح. بنابراین، محطّ نزاع از نظر امام، از آغاز چنین

تنظیم مشود: اقل، لابشرط از انضمام زائد ملحوظ باشد. اکثر، همان اقل است مع ضمیمة الزائد. سؤال این است که در این
فرض، آیا تخییر بین اقل و اکثر از حیث ثبوت معقول است یا نه؟

تقسیمات ثلاثهی امام در تحلیل ثبوت اقل و اکثر
امام خمین پس از تنقیح محل نزاع، برای تنظیم بحث ثبوت، تقسیم سهگانهای از حالات ممن اقل و اکثر ارائه مکنند. عین

عبارت ایشان چنین است:
أقول: إنّ الأقل و الأكثر قد يونان من التدريجيات، و قد يونان من الدفعيات،

و عل أي تقدير قد يون كل منهما محصلا لغرض واحد، و قد يون كل محصلا لغرض غير الآخر،
و عل التقدير [الأخير] قد تون بين الغرضين مزاحمة بحسب الوجود، و قد لا تون.

بر این اساس، سه محور اصل در تقسیمبندی ایشان بهدست مآید:

تقسیم نخست: تدریجیات و دفعیات
نخست، از حیث نحوهی تحقق خارج، اقل و اکثر بر دو قسماند:

1. تدریجیات: مانند ترار تسبیحات اربعه در نماز؛ تحقق اقل (مثلا یبار تسبیح) قبل از تحقق اکثر (مثلا سهبار تسبیح) واقع
مشود و فعل بهصورت تدریج امتداد میابد.

2. دفعیات: مانند خط قصیر و خط طویل در فرض رسم دفع؛ که نفسِ تحقق خط، دفع و یباره فرض مشود، هرچند مقدار
آن (قلّت و کثرت طول) متفاوت است.

تقسیم دوم: وحدت غرض و تعدّد غرض
در هر ی از دو سنخ فوق (تدریج و دفع)، از نظر نسبت با اغراض مولوی، دو حالت متصور است:

1. وحدت غرض: هر دو، محصل ی غرض واحد باشند. یعن همان غرض که بر اقل مترتّب است، بر اکثر نیز مترتّب گردد،
بدون تفاوت در نوع غرض.

داشته باشد، و اکثر، غرض باشد. به این معنا که اقل غرض غرض مستقل لاز اقل و اکثر، محص 2. تعدّد غرض: هر ی
دیر، غیرِ آن غرضِ مترتب بر اقل.

سوم: تزاحم و عدم تزاحم بین الغرضین
در فرضِ تعدّد غرض، خودِ نسبت بین دو غرض نیز دو گونه است:

1. تزاحم وجودیِ غرضین: گاه دو غرض، از حیث تحقق وجودی، با یدیر مزاحمت دارند و جمعشان در خارج ممن نیست.



2. عدم تزاحم وجودی: گاه بین دو غرض، از حیث تحقق در عالم خارج، مزاحمت نیست و امان اجتماع هر دو غرض در
مورد واحد وجود دارد.

امام خمین بر اساس این تقسیمات ثلاثه، در ادامهی بحث، هری از فروض را جداگانه از حیث امان یا استحالهی تخییر
ثبوت بین اقل و اکثر بررس مکنند، بهگونهای که نتیجهی نهای ایشان در تدریجیات و دفعیات، در پرتو همین تقسیمبندی روشن

مشود.

در اقل و اکثر تدریج م امام خمینح
امام خمین قدّسسره پس از تقسیم اقل و اکثر به تدریج و دفع، نخست به تدریجیات مپردازند و در اینجا بهطور صریح،

استحالهی تخییر را اعلام مکنند. مفرمایند:

لا إشال ف امتناع التخيير بينهما ف التدريجيات، لأنّ الأقل يتحقّق دائما قبل الأكثر، فيستند إليه الأثر، و يسقط الوجوب بوجوده،
و لا يعقل إيجاب الأكثر الّذي لا يمن امتثاله.

رار تسبیح که نخست تسبیحة اُولتحقق اقل همواره مقدّم بر اکثر است، مانند ت ،مفاد این بیان چنین است که در افعال تدریج
تحقق میابد، سپس دوم و سپس سوم. اگر اقـل لابشرط، متعلق وجوب و محل ترتّب غرض مولوی قرار گیرد، به محض

تحقق همین مقدار، اثر و امتثال به آن مستند شده و وجوب بهواسطهی وجود اقل ساقط مگردد. غرض مولا با همین اقل
حاصل است و تلیف نسبت به طبیعتِ مأموربه، با تحقق این فرد، امتثال یافته است.

در این صورت، جعل وجوب نسبت به زائد (اجزاء بعدی، مانند تسبیحة دوم و سوم) یا لغو است، زیرا پس از تحقّق امتثال به
،خواهد بود؛ یا مستلزم تحصیل حاصل و نظائر آن است که در چنین ساختار ثبوت اقل، بعثِ تازه به زائد، فاقد ملاک الزام

محال شمرده مشود.

ازاینرو، در اقل و اکثر تدریج، بنابر این تحلیل، تخییر ثبوتاً ممتنع است و هر دلیل لفظ که به ظاهر، بر تخییر میان اقل و اکثر
تدریج (مانند «تسبیحة واحدة» و «ثلاث تسبیحات») دلالت کند، نمتواند بر ظاهرش در باب تخییر حمل شود، بله باید به

نحوی تأویل و توجیه گردد.

ان تخییر بین اقل و اکثر تدریجه بروجردی در امنظریهی آیتال
امام خمین در ادامهی بحث، بهصورت «إن قیل»، تقریری از کلام آیتاله بروجردی قدّسسره نقل مکنند که متضمن تصویر
امان تخییر در تدریجیات است. این تقریر، در آغاز، در آثار چاپشدهی محقق بروجردی دیده نمشد و بعدها با انتشار لمحات

الأصول روشن شد که عین این مبان در آن کتاب آمده است.

نقل کلام در مناهج الأصول
امام خمین در مناهج، پس از آنکه اصل استحاله را تقریر مکنند، در مقام اشال مفرمایند:

إن قلت: التخيير ممن إذا كان الأقل و الأكثر تحت طبيعة واحدة تون بحسب الوجود مشة، و يون ما به الاشتراك بين الأفراد
عين ما به الامتياز، كالخطّ القصير و الطويل، لأنّ تعين الخطّ لفردية الطبيعة إنّما يون إذا صار محدوداً، و أما ما دام الاستمرار

التدريج فلا يتعين للفردية، بل كأنّه مبهم قابل لل تعين.

فمحصل الغرض إذا كان فرداً منها لا يصير القصير فرداً لها [و محصلا للغرض] إلا إذا صار محدوداً، فالفردان و إن تفاوتا
ية، لن صيرورتهما فردين لها و محصلين للغرض لا تمن إلا بتحقّق الفردية، و ه متقومة بالمحدودية بالحمل بالأقلية و الأكثر



الشائع.

و كذا يمن فيما إذا كانا محصلين لعنوان آخر يون ذلك العنوان محصلا للغرض، مثلا: صلاة الحاضر و المسافر مع كونهما
للغرض، فف لاون ذلك العنوان محصي – لعنوان – كالتخشّع الخاص لامنهما محص ون كلن ية، لي مختلفتين بالأقلّية و الأكثر

مثله يجوز التخيير بينهما.

چیدهی این بیان چنین است: اگر اقل و اکثر، تحت طبیعت واحدهی مشه مندرج باشند، مانند خط قصیر و خط طویل، به
نحوی که «ما به الاشتراک عین ما به الامتیاز» باشد، در این صورت، تخییر بین دو فردِ این طبیعت مشه معقول است. در

مثال خط، تعین خط برای فردیت طبیعت، تنها زمان است که به حدّی معین محدود شود. مادام که استمرار تدریج حرکت
در نقطهای توقّف کند و مثلا آید. وقتن به حساب نمن است و هنوز فرد معیهرگونه تعی قلم ادامه دارد، وجودِ خط، مبهم و قابل
در طول خاص محدود شود، آن حدّ، فردی برای طبیعت خط خواهد بود. خط بلندتر نیز پس از محدودیت در نقطهای دیر، فرد

دیری برای همان طبیعت است.

اگر محصل غرض، فردی از طبیعت باشد، خط قصیر تا محدود نشود، نه فرد طبیعت است و نه محصل غرض، و خط طویل
نیز همینطور است. پس هر دو، با آنکه از حیث اقلّیت و اکثریت متفاوتاند، تنها پس از تحقق فردیت، دو فردِ طبیعتِ واحده و

در عین حال، هر دو محصل غرض خواهند بود. همین منطق، در موردی که اقل و اکثر محصل عنوانِ دیری باشند که آن
عنوان، محصل غرض است نیز جاری است، مانند صلاة حاضر و صلاة مسافر که با وجود اختلاف در اقلّیت و اکثریت

رکعات، هر دو متوانند محصل عنوان واحد ـ مانند «تخشّع خاص» ـ باشند، و غرض بر همان عنوان مترتّب گردد. در این
صورت نیز تخییر بین آن دو از حیث ثبوت ممن خواهد بود.

تقریر مفصل در لمحات الأصول
محقق بروجردی در لمحات الأصول،[2] همین مبنا را با تفصیل بیشتر بیان کردهاند. پس از تنقیح محل نزاع که باید اقل، لابشرط

و داخل در اکثر باشد، مفرمایند:

و التحقيق: عدم معقولية التخيير بينهما؛ فإنّ الأقل إذا كان وافياً بتمام المقصود و الغرض، يون الأكثر – المشتمل عليه مع
اً، لا يرضون واجباً تعيينيل له يبالغرض و المحص بتمام الغرض مع الزيادة، فما هو الواف ما هو الواف عل الزيادة – مشتملا

الآمر بتركه، و لا دخالة للزيادة ف تحصيل ذلك الغرض، و إنّما القائم بها مصلحة اُخرى ندبية لا إلزامية.

و بالجملة: ما يتراءى منه صورة التخيير بين الأقل و الأكثر، ينحل إل وجوب تعيين متعلّق بالأقل، و إل أمر ندب متعلّق
بالزيادة… .

بر این اساس، در فرض که اقل، واف بتمام غرض است، حقیقتِ حم، ی وجوب تعیین نسبت به اقل است و آنچه دربارهی
زائد دیده مشود، در حدّ امر ندب است، نه وجوب تخییری میان اقل و اکثر. به تعبیر دیر، صورتِ ظاهریِ تخییر بین اقل و

اکثر، در تحلیل دقیق، به وجوب تعیین اقل و استحبابِ زائد منحل مگردد، و تخییری در کار نیست. سپس دو مورد را بهعنوان
استثنا ذکر مکنند که در آنها تصویر تخییر بین اقل و اکثر ممن است:

مورد اول: طبیعت واحدهی مشه
همان است که پیشتر به مثال خط قصیر و طویل بیان شد:

نعم، يمن التخيير بينهما ف موردين:



أحدهما: ما إذا كان الأقل و الأكثر تحت طبيعة واحدة، تون بحسب الوجود مشة، و يون ما به الاشتراك بين الأفراد عين ما به
الامتياز، كالخطّ القصير و الطويل… فإنّ التخيير بين الفردين منها ممن؛ لأنّ تعين الخطّ لفردية الطبيعة إنّما يون إذا صار

ية، لن صيرورتهما فردين للطبيعة و محصلين للغرض غير ممنة محدوداً… فالفردان و إن كان التفاوت بينهما بالأقلية و الأكثر
إلا بتحقّق الفردية، و ه متقومة بالمحدودية بالحمل الشائع.

در این فرض، هر دو حدّ قصیر و طویل، پس از تحدید، دو فردِ طبیعت خط و هر دو محصل غرض هستند و مولا متواند ملف
را بین این دو فرد، مخیر سازد.

مورد دوم: تحصیل عنوانِ ثانوی واحد توسط اقل و اکثر
و ثانيهما: ما إذا كان الأقل و الأكثر محصلين لعنوان آخر، يون ذلك العنوان محصلا للغرض، كما قلنا سابقاً ف الصحيح و

الأعم: من أنّ صلاة الحاضرة و المسافر تونان محصلتين لعنوان، يون ذلك العنوان محصلا للغرض، فف مثل هذا المورد أيضاً
يمن التخيير بينهما؛ فإنّ صلاة القصر للمسافر و التمام للحاضر محصلتان لذلك العنوان… .

در این مورد، اقل و اکثر، هر دو، محصل عنوانٍ آخر هستند که خود آن عنوان، موضوع غرض مولوی است، مانند آنچه در
بحث «صحیح و اعم» نقل کردهاند که صلاة حاضر و مسافر، هر دو محصل عنواناند که غرض بر آن مترتب مشود. در

اینگونه موارد نیز، از نظر ایشان تخییر بین اقل و اکثر معقول است. با این مبنا، متوان در باب عباداتِ تدریج نیز، بر اساس
وحدتِ طبیعت مشه یا وحدتِ عنوانِ ثانوی، تصویر تخییر را ارائه کرد.

مثلا در باب تسبیحات اربعه، اگر سه تسبیح متّصل، عرفاً ی عمل واحد بهشمار آید و تحت طبیعتِ واحدهی مشهای لحاظ
شود، یا هر دو (یبار و سهبار) محصل عنوانِ واحدی باشند که غرض بر آن مترتب است، متوان گفت یبار تسبیح، فردی

از آن طبیعت و محصل غرض است؛ سهبار تسبیح متصل نیز فرد دیر و محصل همان غرض یا غرض دیر است، و مولا
متواند ملف را بین این دو فرد مخیر نماید.

با مقایسهی این مبان با آنچه در نهایة الدرایة از محقق اصفهان دیده مشود، بهروشن پیداست که تحلیل محقق بروجردی در
باب تشی در طبیعت، فردیت، و نقش عنوان ثانوی در تحصیل غرض، از همان سنخ دقّتهاست؛ هرچند تعبیرات لمحات،

سادهتر و روانتر از تعبیرات فن نهایة الدرایة است. ازاینرو، برای فهم دقیقتر مبنای بروجردی در جواز تخییر بین اقل و اکثر در
برخ فروض تدریج و دفع، ملاحظهی مبان محقق اصفهان در تشی و اعتبارات، مقدّمۀ لازم خواهد بود.

رد امام خمین بر مبنای محقق بروجردی
امام خمین قدّسسره در پاسخ به تقریر منسوب به آیتاله بروجردی ـ که مبتن بر تشی در طبیعت خط و فردیتِ خط قصیر

و طویل بود ـ تصریح مکنند که اشال، ریشه در خلط میان لابشرطیت و بشرطلائیت دارد. ایشان منویسند:

قلت: نعم، هذا ما قرره بعض سادة العصر – دام بقاؤه – لن فيه خلط نشأ من الخلط بين اللابشرية و البشرط لائية، لأنّ الخطّ
الّذي لا يتعين بالمصداقية للطبيعة هو الخطّ المحدود بحدّ القصر الّذي هو بشرط لا، و أما نفس طبيعة الخطّ بمقدار الذراع – مثلا

– بلا شرط بالمحدودية و غيرها، فلا إشال ف تحقّقها إذا وصل الخطّ المتدرج إل مقدار الذراع و إن لم يتوقّف عند ذلك الحدّ… .

خلاصهی این بیان چنین است: آنچه در کلام منقول (کلام بروجردی) مبهم و غیر متعین فرض شده، در واقع خطّ محدود به حدّ
قصر است که بهعنوان بشرط لا نسبت به زیادت لحاظ مشود. اینجا محل نزاع نیست، زیرا اگر اقل بشرط لا اخذ شود، مسئله
به متباینین بازمگردد. محل بحث، نفسِ طبیعتِ خط به مقدار ی ذراع، لابشرط از تحدید و عدم تحدید است. امام مفرمایند:



هرگاه خطّ متدرج به مقدار ی ذراع برسد، طبیعتِ ذراع لابشرط بالفعل محقق است، هرچند خطّ در خارج همچنان استمرار یابد
و در همان حدّ متوقّف نشود:

فما هو الموجود يصدق عليه طبيعة الذراع من الخطّ و إن لم يصدق عليه الخطّ المحدود، و مورد اللام هو الأول، أي اللابشرط
المتحقّق مع المحدود و غيره.

بنابراین، اگر گفته شود: «لا يصير الفرد القصير فرداً لها إلا مع محدوديته»، اگر مقصود این باشد که ذراع لابشرط تحقّق پیدا
نمکند، این سخن باطل است؛ زیرا با رسیدن خطّ به حدّ ذراع، طبیعتِ ذراع لابشرط، قطعاً محقّق است. و اگر مقصود این باشد

که خطّ محدود به قصر تحقّق پیدا نمکند، اصلا خارج از محل نزاع است؛ زیرا بحث ما در لابشرط است، نه بشرط لا. سپس
امام نتیجه مگیرند:

ل للغرض، فلا يبقللعنوان الّذي هو محص لاون محصبشرط إذا وجد ياللا لأنّ الأقل ،الفرض الثان ا ذكرنا يتّضح النظر فو مم
مجال لتحصيل الأكثر ذلك العنوان المحصل له. هذا كلّه ف التدريجيات.

ر مجالباشد که موضوع غرض است، دی عنوان للابشرط محقَّق شد و همان اقل، محص هرگاه اقل ،در افعال تدریج یعن
برای دخالتِ اکثر در تحصیل همان عنوان باق نمماند. در نتیجه، تخییر واقع بین اقل و اکثر در تدریجیات، از نظر ایشان ثبوتاً

ممتنع خواهد بود.

نتهی مبنای در کلام محقق اصفهان: تشی و اعتباریات
در کنار این نقد، نتهای دقیق در کلمات محقق اصفهان در نهایة الدرایة وجود دارد که به نظر مرسد در تحلیل امام خمین و

نیز محقق بروجردی مورد التفات کامل واقع نشده است. حاصل این نته دو امر است:

برای ی ،یکند که اگر بنا باشد بر اساس تشتصریح م فردیت بر بشرطلائیت: محقق اصفهان یتوقّف تصویرِ تش
طبیعت، افرادِ کمتر و بیشتر (اقـل و اکثـر) تصویر شود، این کار در مقام تحلیل فلسف، متوقف بر آن است که هر ی از این

افراد به نحوی مقید باشند، و در مقام ترتب غرض، طبیعت بشرط لا از زیادت یا نقصان، موضوع اثر فرض شود.

نف جریان تشی در اعتباریات: در عین حال، ایشان با صراحت مفرماید که تشی ـ چه در وجود و چه در ماهیت ـ امری
توین است و در حوزهی اعتبارات شرع، نه تشی در وجود معنا دارد و نه تشی در ماهیت. به تعبیر دیر، اعتبارات

شارع، جعلهای استقلال و اعتبارهای بسیطاند، و سرایتدادنِ ساختارهای تشی فلسف به آنها، قیاس معالفارق است. بر
این مبنا، پاسخ اصول به تقریر محقق بروجردی چنین تقریر مشود:

آنجا که مثالِ خط قصیر و طویل بر اساس تشی طرح شده، سخن از امور توین است، در حالکه بحث ما در وجوب
تسبیحات و امثال آن، در قلمرو اعتباریاتِ شرع است و در این قلمرو، سخنگفتن از جامع مش و «ما به الاشتراک عین ما

به الامتیاز» باساس است.

وحدت و تعدّد غرض در کلام اصفهان
مبنای دیر محقق اصفهان، تحلیل نسبتِ اقل و اکثر از زاویهی اغراض است. از کلام ایشان بهخوب استفاده مشود که در

تواند دو جعل مستقل داشته باشد: یر، شارع مدی غرض لباشد و اکثر، محص غرض لفرضِ تعدّد غرض اگر اقل، محص
م. و تخییر، در حقیقت، یوجوب نسبت به اکثر، برای تحصیل غرض دو ل، و یوجوب نسبت به اقل، برای تحصیل غرض او

تخییر اعتباری محض بین دو متعلق مستقل خواهد بود؛ در این فرض، از نظر ثبوت محذوری در تخییر بین اقل و اکثر نیست.



در فرضِ وحدتِ غرض، اگر گفته شود: «غرض، واحد است و هم بر اقل مترتب است و هم بر اکثر»، لازمهاش آن است که قدر
جامع میان اقل و اکثر تصویر شود که این غرض واحد بر آن جامع مترتب باشد. و برای اینکه حقیقتاً هم بر اقل و هم بر اکثر
صدق کند و با آنها شدت و ضعف پیدا کند، باید جامع، مش باشد، در حالکه تشی در اعتباریات مسموع نیست. لذا در

این فرض، تصویرِ تخییر بین اقل و اکثر بر مبنای تشی، نامعقول خواهد بود.

پس، جمعبندی مبنای اصفهان این است که وحدت غرض بهعلاوه مبنای تشی مساوی است با استحالهی تخییر بین اقل و
اکثر در اعتبارات. تعدّد غرض، اما موجبِ امان ثبوت تخییر بین اقل و اکثر، بهعنوان تخییر بین دو جعل مستقل اعتباری

خواهد بود.

نسبت با کلام آخوند خراسان
آخوند خراسان، در تحلیل امان یا استحالهی تخییر بین اقل و اکثر، بشرطلائیت را رکن تحلیل قرار داده است، به این بیان که
اقل بشرط لا، موضوع غرض است و اقل بشرط شء (که همان اکثر است)، موضوع غرض دیری. و تعدّد غرض، بدون این

صورتسازیِ «اقل بشرط لا» و «اقل بشرط شء»، قابل تصویر نیست.

اما از مجموع کلمات محقق اصفهان استفاده مشود که «بشرطلائیت»، در خود فردیتِ اقل برای جامع ضرورتاً دخل ندارد.
شارع متواند، بنابر مصلحت، غرض را بر اقل بشرط لا متعلّق سازد، ول این، شرط حتم تعدّد غرض نیست. بله اصل تعدّد

غرض و تعدّد جعل، متواند بر اساس تفاوتِ دو عنوان اعتباری و بدون نیاز به این صورتسازیِ فلسف شل گیرد.

ات بر اساس مبنای محقق اصفهاندر تدریجی ان یا استحاله ثبوتام
بر پایهی آنچه گذشت، متوان نتیجهی مبنای محقق اصفهان را در باب اقل و اکثرِ تدریج چنین صورتبندی کرد: اگر تحلیل
را بر مبنای تشی فلسف و وحدتِ غرض بنا کنیم، چون تشی در اعتباریات مسموع نیست، تصویر تخییر ثبوت بین اقل و

اکثر در افعال تدریج (همچون تسبیحات) محال خواهد بود. این همان مسیری است که روحاً در کلام امام خمین و محقق
خوی در مقام استحالهی تخییر در تدریجیات دیده مشود.

اگر از فضای تشی فلسف و ملاکات توین خارج شویم و صرفاً در سطح اعتبار و جعل شارع سخن بوییم، دو صورتِ
معقول در تدریجیات بهدست مآید:

الف) فرض تعدّد غرض: مولا دو غرض مستقل اعتبار مکند. غرض اول بر اقل مترتب است، غرض دوم بر اکثر. اقل و اکثر،
دو عنوان اعتباری مستقلاند (نه دو مرتبهی توین ی طبیعت مشه)، و تخییر، تخییر بین دو جعل اعتباریِ مستقل خواهد
نیز بهخوب معقول است. و این همان چیزی است که از مبنای اصفهان بود. در این فرض، تخییر بین اقل و اکثر ثبوتاً کاملا

استفاده مشود.

ب) فرض وحدت غرض: اگر کس بخواهد همچنان از راه تشی در جامع انتزاع وارد شود، همان اشالِ محقق اصفهان و
امام و آقای خوی عود مکند و استحاله به قوت خود باق است. اما اگر گفته شود: «غرض واحد است، ول شارع از حیثِ

اعتبار، این غرض واحد را بر هر دو عنوان اقل و اکثر منطبق کرده است، بدین معنا که با یبار امتثال، غرض حاصل است و
با سهبار امتثال نیز همان غرض حاصل است»، در این صورت نیز متوان تخییر را در سطح اعتبار محض تصویر کرد؛

مشروط بر آنکه پای تشی واقع و تحصیل حاصل فلسف به میان کشیده نشود، و ملاک تحقق غرض، همانجا دانسته شود
که شارع، آن را موضوع غرض قرار داده است، نه در سطح تحلیل توین تحقق طبیعت.



بر این اساس، متوان چنین جمعبندی کرد که هرجا اغراض متعدّد تصویر شود، تخییر ثبوت بین اقل و اکثر، هم بر مبنای
محقق اصفهان و هم بر اساس تحلیل اعتباری خالص، معقول است. و هرجا وحدت غرضِ توین فرض گردد و تحلیل، بر

مدارِ تشی فلسف در جامع انتزاع سامان یابد، استحاله مطرح است. اما اگر منشأ وحدت و کثرت در اقل و اکثر، نه
«فردیت فلسف طبیعت» بله صرفاً اعتبار شارع و نحوهی جعل و بعث او دانسته شود، متوان افق گشودهتر برای تصویر

تخییر بین اقل و اکثر در حوزهی تشریع ترسیم کرد، بآنکه ملتزم به لوازم دشوار تشی فلسف در اعتبارات شویم.

در اقل و اکثر دفع امام خمین تحلیل نهای
امام خمین قدّسسره پس از آنکه در تدریجیات، تخییر بین اقل و اکثر را ثبوتاً ممتنع دانستند، بحث را به دفعیات منتقل مکنند

تا روشن شود در این سنخ، با لحاظ حالات مختلفِ غرض، تخییر ثبوتاً قابل تصویر است یا خیر. عین عبارت ایشان چنین
است:

و أما الدفعيات: فإن كان هنا غرض واحد يحصل بل منهما، فلا يعقل التخيير بينهما – أيضا – لأنّ الغرض إذا حصل بنفس
ذراع من الخطّ بلا شرط، كان التليف بالزيادة بلا ملاك، فتعلّق الإرادة و البعث بها لغو ممتنع، و مجرد وحدة وجود الأقل بلا شرط

مع الأكثر خارجا، لا يدفع الامتناع بعد كون محطّ تعلّق الأمر هو الذهن [الّذي هو] محل تجريد طبيعة المطلوب عن غيره من
اللواحق الزائدة.

و إن كان لل منهما غرض غير ما للآخر: فإن كان بين الغرضين تدافع ف الوجود لا يمن اجتماعهما، أو يون اجتماعهما
مبغوضا للآمر، فلا يعقل التخيير أيضا، لأنّ الأقل بلا شرط موجود مع الأكثر، فإذا وجدا دفعة لا يمن وجود أثريهما للتزاحم، أو

يون اجتماعهما مبغوضا، فلا يعقل تعلّق الأمر بشء لأجل غرض لا يمن تحصيله أو يون مبغوضا.

ن مرادا أيضا، فالتخيير بينهما جائز، لأنّ الأقلون اجتماعهما مبغوضا و إن لم يا إذا كان الغرضان قابلين للاجتماع، و لا يو أم
مشتمل عل غرض مطلوب، و الأكثر عل غرض آخر مطلوب، فإذا وجد متعلّق الغرضين كان للمول أن يختار منهما ما يشاء.

بر اساس این بیان، تحلیل امام در دفعیات بر سه فرض مبتن است:

فرضِ غرضِ واحد
نخست، فرض مشود که غرض واحدی وجود داشته باشد که هم بر اقل مترتّب است و هم بر اکثر. در این صورت، امام

مفرمایند: تخییر ثبوتاً معقول نیست. توضیح آنکه اگر غرضِ مولا با ی ذراع از خط – بهعنوان اقل لابشرط – حاصل شود، در
این فرض، همان ذراع اول، موضوع غرض در ذهن مولاست، و طبیعت مطلوب، بر همین مقدار منطبق مشود. هر تلیف که
به زیاده بر این مقدار تعلّق گیرد، تلیف است بلا ملاک؛ چون زائد، نقش در تحصیل آن غرض ندارد. پس جعل وجوب نسبت

به زائد، لغو و از اینرو ممتنع است.

وحدتِ وجودِ خارج اقل و اکثر ـ به این معنا که در خارج، ی خط ممتد محقق گردد و ذراع اول در ضمن خط طویل موجود
باشد ـ مشل را حل نمکند؛ زیرا معیار، محطّ تعلّق امر در ذهن مولا است، همانجا که طبیعتِ مطلوب، مجرد از لواحق و

زیادات، لحاظ مشود. اگر در آنجا، غرض بر اقل لابشرط منوط شده باشد، جعل تلیف نسبت به زائد، خال از ملاک خواهد
بود. نتیجه آنکه در دفعیات نیز، هرجا غرض واحد باشد، تخییر بین اقل و اکثر ثبوتاً محال است؛ زیرا تلیف زائد بر اقل، بلا

ملاک و لغو است.

فرضِ تعدّد غرض و تزاحم یا مبغوضیتِ جمع
در فرض دوم، امام تعدّد غرض را تصویر مکنند؛ یعن بر اقل، غرض خاص مترتّب باشد، و بر اکثر، غرض دیر، غیر آن.



در این فرض، دو صورت را از هم تفی مکنند:

تدافع و تزاحم وجودیِ دو غرض: اگر بین دو غرض، «تدافع ف الوجود» باشد، بهگونهای که اجتماعشان در خارج ممن نباشد،
در این صورت، اگر اقل و اکثر دفعه واحده محقق شوند، به جهت تزاحم، هر دو غرض با هم محقق نمشوند. و اگر ملف
بهنحوی عمل کند که فقط اقل موجود گردد، غرض مربوط به اقل بالفعل حاصل مشود و مجال برای تحصیل غرض دوم

نخواهد بود. لذا امر به اکثر برای تحصیل غرض که قابل تحصیل نیست، معقول نخواهد بود. و در نتیجه، تخییر حقیق بین اقل و
اکثر، در این فرض نیز ممتنع است.

قابلیت جمع وجودی، با مبغوضیتِ جمع عندالمول: صورت دیر آن است که دو غرض، از حیث وجود خارج، قابل جمع
باشند، ول مولا اجتماع دو غرض را مبغوض بداند، به این معنا که تنها ی از آن دو را مخواهد، نه حصولِ هر دو را با هم. در

این صورت نیز، چون فرض این است که یا غرض دوم در طول غرض اول قابل تحصیل نیست، یا فرضِ اجتماع آن دو
مبغوض مولاست، امر به متعلق غرض که یا قابل تحصیل نیست یا بنابر فرض، مبغوض است، معقول نخواهد بود. پس در هر

دو صورتِ فوق، با اینکه تعدّد غرض مفروض است، تخییر بین اقل و اکثر دفع ثبوتاً ممتنع خواهد بود.

فرضِ تعدّد غرض بدون تزاحم و بدون مبغوضیت جمع
امام ی صورت را در دفعیات بهعنوان موردِ جواز تخییر مپذیرند و آن این است که برای هر ی از اقل و اکثر، غرض

مستقل فرض شود. این دو غرض، از حیث وجودی قابل اجتماع باشند و اجتماعشان مبغوض مولا نباشد، هرچند مولا جمع را
نیز بالاستقلال نخواسته باشد. در این فرض، اقل، بما هو اقل، مشتمل بر ی غرض مطلوب است. اکثر، بما هو اکثر، مشتمل بر

غرض دیری است که آن هم مطلوب است.

اگر فرض شود که متعلق هر دو غرض، در مورد واحد موجود شود، بهگونهای که هر دو غرض بالفعل قابل تحقّق باشد و
اجتماعشان نیز مبغوض نباشد، در این حالت، مولا متواند ملف را میان تحصیل ی غرض (با اتیان اقل) و تحصیل هر دو

غرض (با اتیان اکثر) مخیر سازد؛ زیرا در اینجا هیچ مانع ثبوت برای تعلّق دو امر به دو متعلق مختلف که قابل جمعاند و
جمعشان مبغوض نیست، وجود ندارد. یعن با فرض تحقق متعلَّق دو غرض و امان اجتماع آن دو، برای مولا در مقام جعل و

اعتبار، راه اختیار و تخییر مفتوح است.

نسبت این تحلیل با مبنای محقق اصفهان
در باب تعدّد غرض بیان کرده، هماهن خود با آنچه محقق اصفهان در روح ،ات، از حیث ثبوتدر دفعی تحلیل امام خمین

است، بدین معنا که در فرضِ غرض واحد، جعل تلیف زائد بر اقل، بلا ملاک و لغو و بالتّبع ممتنع است. در فرضِ تعدّد غرض،
اگر دو غرض در مقام وجود، قابلیت جمع داشته و اجتماعشان مبغوض نباشد، تلیف به هر دو متعلق و بالتّبع تخییر بین آن

دو، ثبوتاً قابلتصویر است.

تفاوت در این است که محقق اصفهان، مسئله را بر محور تشی در جامع و در عین حال، عدم جریان تشی در اعتباریات
تحلیل مکند و از این رهذر، در وحدت غرض به استحاله مرسد و در تعدد غرض، به امان. امام خمین بیشتر بر محطّ تعلّق

امر در ذهن مولا، و بر این نته تیه مکنند که جعل تلیف بر زائد، هرجا که غرض با اقل لابشرط حاصل است، لغو و بلا
ملاک است. و در موردی که دو غرض مستقل، قابل اجتماع و غیر مبغوض باشند، تخییر را در دفعیات مسلّم الجواز مدانند.

بر این مبنا، در دفعیات نیز مانند تدریجیات، اصل امان یا استحالهی تخییر بین اقل و اکثر در گروِ تحلیل نسبتِ آن دو با غرض
یا اغراض مولوی است، با این تفاوت که در دفعیات، ی صورتِ روشن از امان تخییر (تعدّد غرض، عدم تزاحم، و عدم

مبغوضیت جمع) از سوی امام، صریحاً پذیرفته شده است.



نقد مبنای امام خمین در تخییر بین اقل و اکثر
با پایانیافتن کلام امام خمین قدّسسره در مناهج الأصول، مناسب است نسبتِ این مبنا با آنچه ایشان در بحثِ «وجوب

تخییری در متباینات» اختیار کردهاند، بهصورت مقایسهای بررس شود.

مبنای امام در وجوب تخییریِ متباینات
در تحلیل ثبوت «واجب تخییری» در متباینات (مانند خصال کفّاره)، امام خمین تصریح فرمودهاند که نباید حقیقتِ وجوب

تخییری را بر مدارِ اغراض و ملاکات تفسیر کرد، بله ساختار ثبوت آن، کاملا اعتباری و بر پایهی تعدّد بعث و اراده و متعلق
است. بهطور خلاصه در واجب تخییری، ی اراده و ی وجوب مردد نداریم، بله چند بعث مستقل، چند ارادهی مستقل، و چند

متعلق معین داریم. آنچه «تخییر» را در اینجا مسازد، صرفاً ی «أو» در مقام امتثال است، نه اختلاف در سنخ وجوب و
اراده.

مثلا در خصال کفّاره، بر اساس این مبنا، ی وجوب بر «عتق رقبة»، ی وجوب بر «إطعام ستین مسیناً»، و ی وجوب بر
«صیام شهرین متتابعین» تعلّق گرفته است. و مولا در مقام امتثال مفرماید: «أعتق أو أطعم أو صم». در این تحلیل، هیچ نیازی

به تتبع در اغراض و ملاکاتِ هر خصله نیست؛ زیرا حقیقتِ وجوب تخییری، در ساحتِ جعل و اعتبار تبیین مشود، نه در
ساحتِ ملاک و غرض.

تفاوت روش در بحث تخییر بین اقل و اکثر
در مقابل، در بحثِ تخییر بین اقل و اکثر، امام قدّسسره تحلیل را صریحاً بر مدار وحدت و تعدّدِ غرض بنا کردهاند. در فرضِ

غرض واحد (اعم از تدریجیات و دفعیات)، تخییر بین اقل و اکثر را ثبوتاً نامعقول دانستهاند؛ چون اگر غرض با اقل لابشرط
حاصل مشود، جعل تلیف نسبت به زائد، «إیجاب بلا ملاک» و لغو خواهد بود. و اگر غرض بر اکثر منوط شود، اقل نقش در

تحصیل غرض نخواهد داشت. در فرضِ تعدّد غرض، تنها در صورت تخییر را ثبوتاً ممن شمردهاند که دو غرض در مقام
وجود، قابل جمع باشند، و اجتماعشان نیز مبغوضِ مولا نباشد. بدینسان، در این بحث، نقطهی ثقل تحلیل، اغراض مولوی

است، نه ساختار خودِ جعل و اعتبار.

امان تعمیم مبنای اعتباریِ امام به اقل و اکثر
به نظر مرسد بر اساس همان روش که امام خمین در تحلیل واجب تخییریِ متباینات اختیار کردهاند، مشد در باب تخییر

بین اقل و اکثر نیز، بدون تیهی اساس بر وحدت و تعدّد غرض، تصویر ثبوت مسئله را سامان داد. تقریر این نته چنین است
که در عالم اعتبار، مولا متواند دو جعل مستقل داشته باشد: ی جعل وجوب نسبت به عنوان «اقل»، و ی جعل وجوب

نسبت به عنوان «اکثر بما هو اکثر». سپس در مقام امتثال، با «أو» بفرماید: «اگر اقل را بیاوری، مطلوب من تحقّق یافته است.
و اگر اکثر را ـ به همین عنوان مستقل ـ بیاوری، باز هم مطلوب من تحقّق یافته است.»

در این تصویر، «اقـل» و «اکثـر»، دو عنوانِ اعتباریِ مستقل هستند، دو وجوب و دو اراده بر آنها مترتّب است، و تخییر، صرفاً
در مرحلهی امتثال تحقق میابد، بدون اینکه از پیش، ناچار باشیم بحث را بر محور وحدت یا تعدّدِ غرض و تزاحم و مبغوضیتِ

جمع تنظیم کنیم.

تأیید عرف: تخییر بین اقل و اکثر در محاورات عقلا
از جهت ارتاز عرف نیز، تخییر بین اقل و اکثر امری کاملا قابلقبول است. در محاورات عقلاء، تعبیرهای از این دست بسیار

رایج است: «یا ی روز بیا، یا سه روز.» «یا ی روز ورزش کن، یا سه روز.» عرف، در اینجا هیچ استحالهای احساس
نمکند، بله به روشن درمیابد که دو تلیف یا دو توصیهی اعتباری مستقل در کار است، و مخاطَب، میان دو متعلق متفاوت

مخیر شده است، خواه این دو متعلق، متباین باشند، خواه از جهت کم اقل و اکثر شمرده شوند.



در ضمن تحلیل بر اینکه «چون اقل وجوب قرار دهد، حمل جعل مستقل بر این مبنا، اگر شارع «اکثـر» را نیز بهعنوان متعلق
اکثر هست، غرض با اقل حاصل شده و مازاد، تحصیل حاصل است»، لزوم ندارد؛ زیرا معیار در عالم تشریع، نحوۀ جعل

وینرا بر کدام عنوان و به چه نحوی منطبق ساخته است، نه صرفِ این واقعیتِ ت شارع است، و اینکه شارع، غرض تشریع
که طبیعت، با حدّاقل وجود حاصل مشود و مراتب بعدی، در مقام توین، تحصیل حاصل بهنظر مرسد.

نقطهی اشتراک و گام فراتر
از مجموع آنچه گذشت، متوان گفت هم امام خمین و هم محقق اصفهان، در ی نقطهی اساس مشترکاند: هر جا که برای
اقل و اکثر، دو غرض مستقل تصویر شود و در مقام وجود، تزاحم و مبغوضیت در جمع نباشد، تخییر بین اقل و اکثر را ثبوتاً
معقول و ممن مدانند، با این تفاوت که امام قید «عدم تزاحم و عدم مبغوضیت جمع» را تصریحاً مطرح کردهاند، و این قید

در خود، کاملا معقول و روشن است.

گام که متوان از این مبنا فراتر نهاد، این است که گفته شود حت در فرضِ غرضِ واحد نیز، اگر تحلیل را در سطح اعتبار
محض نه داریم و از استحالههای فلسف تحصیل حاصل و تشی در جامع انتزاع صرفنظر کنیم، تصویر تخییر بین اقل و

اکثر در مقام جعل، ثبوتاً ممن است؛ زیرا مولا متواند اعتبار کند که «اگر یبار فعل را انجام دادی، غرض من حاصل است،
و اگر سهبار انجام دادی نیز، همان غرض حاصل است و آن را بر هر دو عنوان منطبق مکنم.» در این تحلیل، آنچه تعیینکننده

است، اعتبار شارع است، نه اینکه در تحلیل توین طبیعت گفته شود: «با یبار، طبیعت حاصل شد، دفعات بعد تحصیل
حاصل است». این سخن توین، در ساحتِ اعتبار، لزوماً حاکم و تعیینکننده نیست.

نمونهای از نقش اعتبار شارع در تعیین وحدت و کثرت
بهعنوان تأیید روش، متوان به مثالهای مانند طواف اشاره کرد. شارع فرموده است: «سبعة أشواط طواف، ی عمل واحد

اعتباری است». اگر کس شش دور و نیم طواف کند، گفته مشود: «لا یجزِئ؛ کالعدم است.» در اینجا، وحدت و کثرتِ
عمل، نه تابع صرفِ امتداد حرکت بر دایره، بله تابع اعتبار شارع است. شارع است که هفت شوط را «واحد اعتباری» قرار

داده، و مازاد یا ناقص از آن را فاقدِ آن هویت اعتباری مداند.

بر همین قیاس، در بحث اقل و اکثر نیز، متوان ملاک را نحوۀ جعل و اعتبار دانست و تخییر را میان دو عنوان اعتباریِ «اقل»
و «اکثر» تصویر کرد، خواه غرض واحد بر هر دو منطبق باشد، خواه اغراض متعدّد، مشروط بر آنکه از سرایتِ بضابطهی

قواعد فلسف تشی و تحصیل حاصل به ساحتِ تشریع پرهیز شود.

نتیجهی مختار
نتیجه آنکه مبنای امام خمین و محقق اصفهان، در فرض تعدّد غرض و عدم تزاحم و مبغوضیت جمع، تخییر بین اقل و اکثر
را ثبوتاً مپذیرد، اما بر اساس همان اصول که امام در تحلیل وجوب تخییریِ متباینات بهکار گرفتهاند، متوان گفت: «تخییر

بین اقل و اکثر نیز، در سطح جعل و اعتبار، قابلتصویر است. شارع، دو وجوب مستقل بر دو عنوانِ «اقل» و «اکثر» جعل
مکند، و با «أو» در مقام امتثال، ملف را میان این دو متعلق اعتباری مخیر مسازد، خواه غرض واحدی بر هر دو منطبق
شده باشد، خواه اغراض متعدد. و میزان نهای، اعتبار و جعل شارع است، نه تشی و تحصیل حاصل در ساحت توین.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏خمین، روح اله، «مناهج الوصول إل علم الأصول‏»، ج 2، ص 91-88.

[2]‐ ‏بروجردی، حسین، «لمحات الأصول»، با روح اله خمین، ص 189-187.



منابع
‐ بروجردی، حسین، لمحات الأصول، روح اله خمین، قم، مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمین (قدس سره)، 1379.

‐ خمین، روح اله، مناهج الوصول إل علم الأصول‏، ۲ ج، قم، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.


