
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۷ دی ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 53 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسات گذشته یازده دلیل بر شرطیت امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب ایشان بر نماز جمعه تبیین و بررس قرار

گرفت، دلیل یازدهم لزوم روایات[1] است که اقامهی آن را تنها در شهرهای بزرگ و محلهای که حدود اله در آنها اجرا
مشود، جایز مدانند. تحلیل استدلال این روایات نشان مدهد که واژهی «مصر» جنبهی نمادین داشته و به محل استقرار

حاکم مشروع یا منصوب او اشاره دارد؛ چرا که اجرای حدود تنها در صلاحیت قدرت حاکمه است. بنابراین، مشروعیت نماز
جمعه منوط به حضور امام یا نایب اوست که توانای اجرای احام اله را داشته باشد.

در مقابل، مرحوم حائری علاوه بر ضعف سندی این روایات، تعارض آنها با روایات دال بر وجوب نماز جمعه در «قرایا» را
مطرح کرد. ایشان جمع مشهور میان دو طایفه ـ به تفی فرض وجود یا عدم وجود امام یا نائب او ـ را ناتمام مشمارد؛ زیرا

این جمع مستلزم الغای موضوع «مصر» و «قریه» و تغییر ظاهر روایات است و نیز با لزوم نصب از سوی امام معصوم
ناسازگار مباشد. از اینرو، چند احتمال برای جمع مطرح مکند که مهمترین آن حمل روایات بر نف کمال است، نه نف اصل
مشروعیت؛ بدین معنا که نماز جمعه در قریه صحیح است، ول از حیث فضیلت در مرتبهای پایینتر از نماز جمعه در شهر قرار

دارد. با این حال، این جمع نیز مورد مناقشه است؛ زیرا تعبیر «لا جمعةَ ا ف مصرٍ» ظهور روشن در نف اصل مشروعیت
دارد، نه صرف نف کمال، و برخلاف مواردی مانند «لا صلاة لجار المسجد»، قرینهای بر حمل بر نف کمال در دست نیست.

دلیل دوازدهم: اشتراط خطیب در وجوب نماز جمعه
در دلیل دوازدهم به روایات استناد شده است که بر عدم جواز اقامه نماز جمعه برای اهل قریه در فرض فقدان خطیب دلالت
دارد. این روایات در جلد هفتم کتاب وسائل الشیعة، نقل شده است. صاحب وسائل این روایات را در باب مستقل با عنوان

«باب وجوب الجمعة عل أهل الأمصار وأهل القرى وغيرهم وعدم اشتراطها بالمصر» ذکر کرده است. عنوان این باب نشان
مدهد که از نظر وی، وجوب نماز جمعه اختصاص به شهر ندارد و اهل قریه نیز مشروط بر تحقق شرایط آن مشمول این

حماند.

روایت نخست: صحیحه محمد بن مسلم
روایت نخست، صحیحه محمد بن مسلم است که با سندی معتبر نقل شده است. سند روایت از شیخ طوس آغاز مشود و از

حسین بن سعید اهوازی، صفوان، علاء بن رزین و محمد بن مسلم نقل شده است و از حیث رجال، سندی صحیح و قابل
اعتماد به شمار مآید.

لْتُهاس :قَال ملاا السهِملَيا عمدِهحا نع ملسم ندِ بمحم نع ءلااَلْع نانَ عفْوص نيدٍ ععس نب نيساَلْح نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمحم
عن انَاسٍ ف قَرية هل يصلُّونَ الْجمعةَ جماعةً قَال نَعم و يصلُّونَ اربعاً اذَا لَم ين من يخْطُب.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در این روایت، محمد بن مسلم نقل مکند که از امام باقر یا امام صادق (علیهماالسلام) درباره گروه در ی روستا پرسش شد
که آیا متوانند نماز جمعه را به صورت جماعت اقامه کنند. امام در پاسخ فرمودند:

که اگر خطیب در اختیار نداشته باشند، نماز را به صورت چهار رکعت بهجا مآورند، که همان نماز ظهر است. از این بیان
استفاده مشود که مشروعیت نماز جمعه متوقف بر وجود خطیب است و در فقدان آن، تلیف به نماز جمعه ساقط مشود.

روایت دوم: مصححه فضل بن عبدالمل
روایت دوم که در همان باب نقل شده است، مصححه فضل بن عبدالمل است.

عنْه عن فَضالَةَ عن ابانِ بن عثْمانَ عن اَلْفَضل بن عبدِ الْملكِ قَال سمعت ابا عبدِ اله علَيه السلام يقُول: اذَا كانَ قَوم ف قَرية صلَّۇا
[3].نتَيانِ الْخُطْبمل نتَيعكر لَتعا جنَّما نَفَرٍ و سانُوا خَمذَا كوا اعمج بِهِم خْطُبي نم مانَ لَهنْ كاتٍ فَاعكر عبرةَ اعمالْج

مفاد این روایت آن است که در صورت وجود خطیب و تحقق نصاب عددی، نماز جمعه در روستا به صورت جماعت واجب
مشود. در ادامه نیز علت دو رکعت بودن نماز جمعه جایزین دو خطبه به جای دو رکعت انجام شده است.

بیان مرحوم حائری بر استدلال به روایات
مرحوم آیتاله حائری در استدلال به دو روایت یادشده، نتهای را مطرح مکنند که پیشتر نیز در موارد دیری بدان اشاره
کردهاند. ایشان بیان مکنند که مقصود از تعبیر «من يخطُب» در این روایات، صرفِ کس که قادر به انجام حداقل خطبه

باشد، نمباشد.

منظور از حداقل خطبه، انجام اموری مانند حمد و ثنای اله، درود بر پیامبر و آل پیامبر (صلالهعلیهوآله) و قرائت ی سوره
از قرآن است. ظاهر سؤال در روایت «عن اناسٍ ف قَرية هل يصلّونَ الجمعةَ جماعةً» نشان مدهد که افراد مورد نظر، از جهت

توانای علم، قادر به انجام این مقدار از خطبه بودهاند. با این حال، مرحوم حائری تصریح مکنند که مراد از «من يخطُب»،
مطلق کس که بتواند حداقل واجب خطبه را انجام دهد، نمباشد.

کنند که مقصود روایت آن نیست که هر فردی با گفتن چند جمله محدود، مانند حمد و ثنا و درود و قرائت یایشان تأکید م
اهباشد، زیرا خطبه جایبا غرض تشریع خطبه سازگار نم خطُب» را محقق سازد. چنین برداشتن يسوره، بتواند عنوان «م

برای طرح و تبیین مسائل اساس دین و اجتماع دارد و به حداقل الفاظ تقلیلپذیر نیست.

تفسیر «من يخطُب» در استدلال
مرحوم آیتاله حائری در تبیین مقصود روایت، «من يخطُب» را به معنای صاحب منصب خطابه تفسیر مکنند. ایشان

تصریح مکنند که مقصود، یا شخص امام معصوم (علیهالسلام) است یا کس که از سوی امام منصوب شده باشد. همچنین
ممن است مقصود، فردی باشد که بالفعل برای ایراد خطبه تعیین شده است.

مراد از «من يخطُب فعلا» کس است که حق ایراد خطبه را دارا باشد، نه کس که صرفاً توانای علم خطبهخوان را داشته
باشد. چنین شخص، در جایاه رسم خطیب قرار دارد و ایراد خطبه از شئون و اختیارات او به شمار مآید، بهگونهای که

الزام مردم به واداشتن او به خطبهخوان معنا نخواهد داشت.

تمایز میان توانای خطابه و منصب خطابه
بر این اساس، میان «توانای ایراد خطبه» و «منصب خطابه» تفاوت اساس وجود دارد. در بسیاری از شهرها، افرادی یافت
مشوند که از نظر علم و بیان، توانای ایراد خطبهای مفصل و عمیق را دارند، بله گاه از خطیب رسم نیز تواناترند، اما



چون برای خطابه منصوب نشدهاند، مشمول عنوان «من يخطُب» در روایت نمباشند. در مقابل، امام جمعه به جهت نصب
رسم، واجد این عنوان است، هرچند افراد دیری از جهت علم برتر از او باشند.

بررس احتمالات سهگانه در معنای «من يخطُب»
در تحلیل نهای، مرحوم حائری سه احتمال را در معنای «من يخطُب» مطرح مکنند.

1. احتمال نخست، حمل آن بر کس است که حت با حداقل خطبه بتواند عنوان خطیب را احراز کند، که این احتمال با مطالب
بیان شده، مردود دانسته مشود.

2. احتمال دوم، تفسیر آن به کس است که صلاحیت علم و عمل ایراد خطبه را دارد، هرچند از سوی امام یا حاکم منصوب
نشده باشد، که این احتمال نیز با ظاهر روایت سازگار دانسته نمشود.

3. احتمال سوم، تفسیر «من يخطُب» به کس است که برای ایراد خطبه منصوب شده باشد، که این احتمال با ظهور روایت
هماهن دانسته مشود.

خطُب» در روایات، ناظر به وجود خطیب منصوب است، نه صرفِ تواناین يم من كانَ لَهبر اساس این تحلیل، ظهور تعبیر «ا
خطابه. در نتیجه، از این روایات شرطیت نصب در اقامه نماز جمعه استفاده مشود، به این معنا که خطیب باید یا خود امام

معصوم (علیهالسلام) باشد یا از سوی ایشان، یا دستکم از طرف حاکم منصوب شده باشد.[4]

نقد مرحوم حائری بر استدلال
نقد مرحوم حائری ناظر به این ادعاست که «من يخطُب» کنایه از امام معصوم یا منصوب او باشد. ایشان از همان آغاز، این

تفسیر را با تعبیر «عجیبة جدّاً» مردود مدانند و آن را غیرقابل قبول معرف مکنند.

و عرف 1. نقد لغوی،استعمال
نخستین محور نقد مرحوم حائری، عدم مساعدت استعمال لفظ است. ایشان تصریح مکنند که استعمال تعبیر «من يخطُب»

بهعنوان کنایه از امام یا منصوب او، در عرف زبان و در موارد استعمال شناختهشده، سابقهای ندارد. به بیان دیر، نه در
استعمالات متعارف و نه در ذوق عرف، چنین کنایهای رایج نبوده است.

از اینرو، حمل این تعبیر بر امام یا منصوب او، فاقد پشتوانه زبان و استعمال دانسته مشود.

«ّ2. نقد استدلال بر پایه «تقیه» و «تخف
مرحوم حائری سپس به نتهای مهم اشاره مکنند و آن اینکه کنایهگوی از این نوع که مراد از «امام یخطب» امام معصوم

باشد، تنها در موارد تعمیه و پنهانکاری، معنا دارد. به تعبیر ایشان، چنین بیان معمولا زمان بهکار مرود که گوینده قصد پنهان
کردن مقصود اصل خود را داشته باشد.

اما ایشان تصریح مکنند که چنین اشتراط اساساً مخالف با تقیه محسوب مشود و صدور آن در این قالب بعید دانسته
مشود.ایشان تأکید مکنند که بیان اشتراط نماز جمعه به امام معصوم، خود امری خلاف تقیه است و امام حت بهصورت
کنای نیز نباید در مقام بیان چنین شرط قرار گیرد. ازاینرو، فرض اینکه امام در صدد القای چنین اشتراط بوده باشد، با

اصل تقیه ناسازگار دانسته مشود.

3. ناکارآمدی تقیه در فرض اشتراط
مرحوم حائری ی گام جلوتر مروند و بیان مکنند که حت اگر فرض شود روایت در مقام تقیه بوده است، این نوع تقیه



کارآمد نیست. دلیل ایشان آن است که در خارج، خطیبان قریهها غالباً از غیر شیعه امامیه بودهاند. بنابراین، اگر مقصود از «من
يخطُب» امام یا منصوب او باشد، این تعبیر نهتنها کم به تفهیم مراد نمکند، بله موجب ابهام بیشتر مشود. در نتیجه، چنین

کنایهای از جهت رساندن مقصود نیز ناموفق و غیرمفید دانسته مشود.

4. جمعبندی و نتیجه نهای
مرحوم حائری در پایان، با تعبیر «و الحاصل»، نتیجهگیری خود را ارائه مکنند. ایشان پس از تأمل، به قطع و یقین مرسند که
مراد از تعبیر «من يخطُب» کنایه از امام حق یا منصوب او نیست و باید بر معنای متعارف و عرف خود حمل شود و تفسیر آن

به عنوان اشاره پنهان به امام یا منصوب او، فاقد مبنای لغوی، عرف و عقلای است.

دیدگاه برگزیده
در تحلیل روایات مورد بحث، دو بیان اصل قابل طرح است که لازم است بهطور منظم مرور شود.

بیان نخست: تقیه در تعبیر
بر اساس بیان نخست، امام (علیهالسلام) در مقام تقیه قرار داشته و امان تصریح به اینکه شرط صحت نماز جمعه، امام

معصوم است را نداشته است. ازاینرو، مقصود واقع خود را در قالب تعبیری پوشیده و غیرصریح بیان کرده است و به جای
تصریح، از تعبیر «إ اذا كانَ لَهم من يخطُب» استفاده کرده است. این شیوه بیان، نوع پوشاندن مقصود در قالب دیر به

شمار مآید که از آن به «تخف» تعبیر مشود.

نظیر این شیوه در برخ روایات دیر نیز مشاهده مشود، مانند مواردی که تعبیر «إ ان يونَ عادِ» به کار رفته، در حال که
مقصود واقع از عدالت، عصمت بوده است. در این موارد نیز امام (علیهالسلام) به دلیل شرایط خاص، امان تصریح به واژه

عصمت را نداشته است.

نسبت تقیه با ظهور عرف و لغوی
بر اساس این بیان، استعمال تعبیر «من يخطُب» بهصورت کنای و با اراده امام معصوم، امری قابل قبول تلق مشود. در

فرض تقیه، معیارهای مانند ذوق عرف، ظهور لفظ و استعمال لغوی کنار گذاشته مشود، زیرا اساس تقیه بر عدم شفافیت و
پرهیز از ظهور روشن استوار است. اگر تعبیر بهگونهای باشد که ظهور عرف روشن داشته باشد، غرض تقیه تحقق پیدا نمکند.

ومت وقت، اظهار کند که مقصودش صرفاً «کستواند در صورت مؤاخذه از سوی حامام (علیهالسلام) م ،در چنین شرایط
که خطبه مخواند» بوده است و ادعای درباره امامت یا منصب خاص مطرح نرده است. بنابراین، عدم سازگاری تعبیر با

ذوق عرف، نهتنها اشال محسوب نمشود، بله با ماهیت تقیه هماهن تلق مشود.

تفی میان تقیه در حم و تقیه در تعبیر
در اینجا لازم است میان دو نوع تقیه تفی شود. گاه تقیه در حم رخ مدهد، به این معنا که امام (علیهالسلام) حم را

برخلاف واقع بیان مکند، مانند آنکه جواز را به جای وجوب یا وجوب را به جای حرمت اظهار مکند. گاه نیز تقیه در تعبیر
رخ مدهد، بدین معنا که امام واقعیت را بیان مکند، اما آن را در قالب غیرصریح و پوشیده ارائه مدهد، که مورد بحث حاضر

از این سنخ دانسته مشود.

بر این اساس، متوان گفت مفاد دو روایت محل بحث، ناظر به تقیه در تعبیر است و تعبیر «من يخطُب» به صورت کنای بر
امام معصوم یا منصوب از سوی او دلالت مکند.



نقد دیدگاه مرحوم حائری نسبت به بیان نخست
مرحوم آیتاله حائری در برابر این بیان، چنین اشال مکنند که اگر امام بخواهد شرطیت امام معصوم را برای نماز جمعه
بیان کند، اصل این بیان با تقیه ناسازگار است و نباید حت به صورت کنای نیز مطرح شود. افزون بر این، با توجه به اینکه

خطُب» امام یا منصوب او باشد، این تعبیر نهتنها کمن يخطیبان قریهها غالباً از غیر شیعه امامیه بودهاند. اگر مقصود از «م
به تفهیم مراد نمکند، بله موجب ابهام بیشتر مشود.

در پاسخ به این اشال گفته مشود که امام (علیهالسلام) در مقام بیان حم واقع بوده، اما از تعبیر تقیهای استفاده کرده است.
خطُب» وجهن يوت کامل نسبت به شرط باشد، اساساً ذکر قید «مظهور روایات نیز مؤید همین معناست، زیرا اگر بنا بر س

نداشت. بنابراین، اشال مرحوم حائری نسبت به بیان نخست، تمام دانسته نمشود.

بیان دوم: تفسیر «من يخطُب» به خطیب منصوب
در بیان دیر فرض مشود که مقصود از «من يخطُب» نه امام معصوم و نه منصوب از سوی او، بله شخص باشد که

مسئولیت ایراد خطبه را بر عهده دارد و بهطور رسم برای این امر منصوب شده است. در این فرض، اختیار اقامه نماز جمعه
در دست اوست و مردم حق الزام وی را ندارند.

این تفسیر نیز با فتوای مرحوم حائری و پیروان ایشان سازگار نیست، زیرا آنان نماز جمعه را همانند نماز جماعت مدانند و
معتقدند با اجتماع حد نصاب و توانای ی از افراد بر ایراد خطبه، نماز جمعه منعقد مشود و نصب رسم برای خطابه شرط

نیست.

بر این اساس، چه تعبیر «من يخطُب» به امام معصوم یا منصوب از سوی او تفسیر شود و چه به خطیب منصوب برای ایراد
خطبه، هر دو تفسیر با مبنای فتوای مرحوم حائری سازگار نیست. ازاینرو، لازم است بررس شود که ایشان در ادامه، چونه

به این اشال پاسخ مدهند و چه توجیه برای جمع میان روایت و مبنای فقه خود ارائه مکنند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
ملاالس هلَيع لع نع بِيها نع ملاالس هلَيفَرٍ ععج ندٍ عزَي نةَ بطَلْح نع يحي ندِ بمحم ندٍ عمحم ندُ بمحا ‐ اهوا را مم[1] « فَا

قَال: «لا جمعةَ الا ف مصرٍ تُقَام فيه الْحدُود»»( ‏تهذيب الأحام، ج 3، ص 239.)
وجخُر لا ةٌ وعمى جالْقُر لها َلع سلَي» :قَال ملاا السهِملَيع بِيها نفَرٍ ععج ناثٍ عيغ نفْصِ بح نع بِيها نفَرٍ ععج ِبا نع نْهع »

ف اَلْعيدَين».» (همان، ج 3، 248.)
[2] ‏تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 306.

[3] ‏الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، ج 1، ص 420؛ تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 307.
[4] « و تقريب دلالة ذلك عل الاشتراط بالإمام المعصوم أو المنصوب أنّه: ليس المراد ب «من يخطب» كل من يقدر عل الإتيان

بأقل الواجب من الخطبة، فإنّه مع وجود من يأتم به و ينعقد به الجماعة‐ كما هو مفروض ف الصحيح الأول‐ يبعد أن لا يقدر
ن علأنّ له أن لا يخطب، فلا يتعي عل ا من يخطب فعلا الدالا الإمام أو المنصوب من قبله و إمالخطبة، فالمقصود به: إم عل

الإمام الخطبة، و لا يجب عل المأمومين إجباره عل ذلك، فيدل عل عدم الوجوب ف القرى، عند عدم حضور المعصوم أو
المنصوب، فيدل عل الاشتراط ف الجملة.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 87.)

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض



حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.

طوس، محمد بن حسن، تهذيب الأحام، دار التب الإسلامیة، 1365.
———، الاستبصار فيما اختلف من الأخبار، با عل آخوندی و هماران، جامع فقه 3 (کتابخانه و دانشنامه تخصص فقه)، دار

التب الإسلامیة، بتا.


