
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 52 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته، موضع نهای در باب «تشی در اعتباریات» و نسبت آن با بحث تخییر بین اقل و اکثر تبیین شد. به تصریح

محقق اصفهان و بر اساس سیر کلمات میرزای نائین و آیتاله بروجردی، تشی به معنای فلسف شدّت و ضعف وجودی در
اعتباریات راه ندارد؛ زیرا امر اعتباری، نه ماهیت فلسف دارد و نه وجود توین قابل شدت و ضعف. «وجود اعتباری» در

تحلیل دقیق، صرفاً به این معناست که اعتبار یا حاصل است یا حاصل نیست. مراتبِ ضعیف و شدید در خودِ حقیقتِ اعتبار
معنا ندارد، و اختلافها به کثرتِ اعتبارات یا تفاوت در متعلَّقات و آثار برمگردد، نه به تشی در سنخ وجوب یا ملیت. بر

این مبنا، تلاش برای حل تخییر شرع میان اقل و اکثر بر محور «تشی در عالم اعتبار» ناتمام است. قیاس خط قصیر و
طویل با تسبیحۀ واحده و تسبیحات ثلاث قیاس معالفارق است، زیرا در اول با ی وجود ممتدّ مش روبهرو هستیم، و در

دوم با چند وجود مستقل و چند حم مجعول. سپس تفی میان اقل و اکثر استقلال و ارتباط مورد بحث قرار گرفت. محل
نزاع در امان یا استحاله تخییر، فقط اقل و اکثر استقلال است، جای که دو فعل مستقل در عرض هم فرض مشوند (مانند
ی تسبیح در برابر سه تسبیح). در اقل و اکثر ارتباط (مانند نماز ۹ جزء در برابر ۱۰ جزء)، واقعاً ی واجب بیشتر نداریم و

ش، در حدّ و ماهیت همان واجب است، نه دو عدلِ جعلشده در عرض هم. لذا تحلیل «اقل بشرط لا» و «اقل بشرط شء» در
آنجا جاری نیست. در نهایت، اصفهان دو راه آخوند در حل اشال را نقد مکند: ۱‐ از حیث فردیت، بشرطلائیت امر اعتباری
است و در تحقق فردیتِ حقیق طبیعت نقش ندارد؛ ۲‐ از حیث غرض، اگر تعدد غرض پذیرفته نشود و غرض واحد مفروض
باشد، ناچار باید به جامع مش در غرض ملتزم شد، که در عناوین انتزاع مبتن بر وجودات متعدّد (مانند تسبیحات ثلاث)

معقول نیست. بنابراین، به نظر او، استحاله تخییر واقع بین اقل و اکثر شرع ـ دستکم در مواردی چون تسبیحۀ واحده و
تسبیحات ثلاث ـ همچنان باق است.

جمعبندی نقد محقق اصفهان بر بیان آخوند در تخییر بین اقل و اکثر
ال استحاله تخییر میان اقل و اکثر، راهحلدر تعلیقۀ خود بر کفایة الأصول، پس از طرح اش (همقامهالأعل)محقق اصفهان
آخوند را در دو سطح اصل بررس کرده و در نهایت، هر دو را ناتمام مداند. محور بحث ایشان بر این جمله استوار است:

لا يخف عليك أنّ حل الإشال: تارة يون بلحاظ فردية الأكثر كالأقل للطبيعة، و اخرى يون بلحاظ ترتّب الغرض عل الأقل بشرط
لا، و عل الأكثر.[1]

بر این اساس، نقد ایشان را متوان در سه محور خلاصه کرد:

راهحل از ناحیۀ فردیت مأموربه و نقد آن
در راه اول، فرض بر این بود که همانگونه که «اقل» فرد و مصداق برای طبیعتِ مأموربه است، «اکثر» نیز، بما هو اکثر و نه

بما هو مشتمل عل الأقل، فرد دیری برای همان طبیعت باشد. به تعبیر خود ایشان:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الماهية أو ف يك فالتش عل إليه التنظير برسم الخطّ، فلا محالة يبتن للطبيعة، كما يوم فإن كان بلحاظ فردية الأكثر كالأقل
[2].وجودها، و الأكثر حينئذ فرد للطبيعة كالأقل

یعن اگر بخواهیم از حیث فردیت، اکثر را همچون اقل، فرد طبیعت قرار دهیم (چنانکه مثالِ رسم خط قصیر و طویل در کلام
آخوند به آن اشاره دارد)، چارهای جز التزام به نوع تشی (یا در ماهیت، یا در وجود) نداریم. بر مبنای تشی در وجود

مگوییم: «اقل»، مرتبهای ضعیف از وجودِ طبیعت است (مانند خط قصیر)، و «اکثر»، مرتبهای شدیدتر از همان وجود است
(مانند خط طویل)، در نتیجه، هر دو متوانند فردان حقیقیانِ طبیعت باشند.

اما محقق اصفهان تصریح مکند که این مبنا، در اعتباریات و انتزاعیات جاری نیست. اعتباریات، نه ماهیت فلسف دارند و نه
وجود توین مش. وجودشان در عالم اعتبار، «وجود جعل بسیط» است که یا هست یا نیست. ازاینرو، راه تشی در

وجود/ماهیت، در قلمرو وجوبهای شرع و متعلقاتِ اعتباریِ آن، اصولا بسته است. لذا تحلیل فردیتِ اقل و اکثر بر پایه
تشی، در ساختار اعتباریِ واجب و مأموربه کارآی ندارد.

راهحل از ناحیۀ غرض مول و نقد آن
در راه دوم، مسئله از زاویۀ غرض مول مطرح مشود. محقق اصفهان صورت این راه را چنین تبیین مکند:

و إن كان بلحاظ كون الغرض الواحد و المتعدّد مترتّبا عل الأقل ‐ بشرط لا ‐ و عل الأكثر ‐ كما هو ظاهر كلامه (قدس سره)
ف ختامه ‐ فهو إنّما يتم بناء عل تعدّد الغرض، و أما بناء عل وحدته سنخا فلا بدّ من الانتهاء إل جامع مشك عل مبناه (قدس

سره)، و لا يمن أن يون الجامع نفس الطبيعة التسبيحة ‐ مثلا ‐ فإنّها موجودة ف الأكثر بوجودات متعدّدة، فتون هناك
أغراض متعدّدة، مع أنّ اللازم تحصيله غرض واحد وجودا، لا وجودات منه، فلا محالة يجب الانتهاء إل جامع يون الأكثر وجودا

واحدا له.[3]

خلاصهی این بیان آنه متوان فرض کرد که بر اقل بشرط لا غرض مترتّب است، و بر اکثر بما هو اکثر نیز غرض دیر. در
این صورت، اگر واقعاً دو غرض مستقل برای دو متعلق داشته باشیم، تخییر بین اقل و اکثر از حیث غرض معقول است. یعن

ملف مخیر است بین تحصیل ی غرض با اقل، و تحصیل غرض دیر با اکثر. اما اگر غرض، واحد سنخاً فرض شود، محقق
غرض نوع گفته شود: ی در حوزۀ غرض ملتزم شویم. یعن مش فرماید بر مبنای آخوند، ناچار باید به جامعم اصفهان

واحد وجود دارد که در اقل، به مرتبه ضعیفه، و در اکثر، به مرتبه شدیدۀ آن محقق مشود. این تحلیل، مستلزم تشی در
عنوانِ انتزاع غرض است.

محقق اصفهان بلافاصله این راه را نیز مسدود مداند؛ زیرا پیشتر ثابت کرده بود که عناوین انتزاع، تشیپذیر نیستند، مر
:خارج به تبع منشأ مش

و قد عرفت أنّ العناوين الانتزاعية لا تشيك فيها إلا من حيث جريانه ف منشئها، و قد عرفت حال منشئها، و أنه موجود
بوجودات متعدّدة لا بوجود واحد متأكد.[4]

در ما نحن فیه، منشأ انتزاع غرض (یعن خود تسبیحۀ واحده و تسبیحات ثلاث)، در اکثر، با وجوداتِ متعدده محقق است، نه
ی وجودِ واحدِ ممتدّ. لذا نمتوان ادعا کرد که ی غرض واحد، در اقل بهصورت ضعیف و در اکثر بهصورت شدید محقق

مشود؛ چون این مستلزم تشی در عنوان غرض است، بدون داشتن منشأ مش در خارج. بر این اساس، اگر تعدّد غرضِ
واقع ـ بهمعنای دو غرض مستقل در عرضِ هم ـ پذیرفته شود، تخییر بین اقل و اکثر از این جهت قابلتصویر است. اما اگر



غرض، واحد نوع در نظر گرفته شود، تحلیل تشی آن بر اساس جامع انتزاع، بهدلیل عدم جریان تشی در عناوین
انتزاع و اعتباری، ناتمام خواهد بود.

نسبت رأی محقق اصفهان با بیان آخوند در «اقل بشرط لا»
محقق خراسان در کفایه، برای حل اشال استحاله، بهطور خاص بر اقل بشرط لا و اکثر بما هو اکثر تیه کرده است، به این

معنا که «اقل بشرط لا» (مثلا تسبیحۀ واحده بدون انضمام زائد)، موضوع غرض است، همان اقل، در ضمن اکثر (یعن «اقل
بشرط شء») موضوع غرض دیری مشود. و تخییر، در حقیقت، میان دو متعلق مغایر بالغرض جعل شده است. محقق

اصفهان در نقد این نحو حمل بر کلام آخوند مفرماید:

و مما ذكرنا تبين: أنّ حمل كلامه (قدس سره) عل أخذ الأقل بشرط لا، و جعله فردا للجامع التشي غير مفيد؛ لأنّ البشرطلائية
غير دخيلة ف فرديته للجامع، و دخلها ف الغرض معقول، إلا أنّ فرديته للجامع التشي غير لازمة، إلا مع فرض وحدة الغرض

لا مطلقا.[5]

دقت در این عبارت نشان مدهد اینکه ما اقل را بشرط لا لحاظ کنیم، در اینکه او فردِ جامع تشی باشد یا نه، نقش ندارد.
فردیت، ی امر واقع است، نه امری که با صرف اعتبارِ بشرطلا یا بشرطشء تحقق پیدا کند یا از بین برود. اینکه بشرطلائیت

در غرض دخالت داده شود، امر معقول و ممن است. اما لازم نیست حتماً چنین لحاظ صورت گیرد. «معقولبودن»، غیر از
«لازمبودن» است.

بر این اساس، برخلاف آنچه برخ، رأی اصفهان را «عین کلام آخوند» دانستهاند، استفادهی ما از نهایة الدرایة این است که در
تحلیل آخوند، برای تحقق تعدّد غرض، حتماً باید یبار اقل به صورت بشرط لا، و بار دیر همان اقل، به صورت بشرط شء

(یعن ضمن اکثر)، بهعنوان دو متعلق مستقل اخذ شود. اما در رأی اصفهان، آنچه رکن است، خودِ تعدّد غرض است، نه لزوماً
صورتسازیِ بشرط لا و بشرط شء. بشرطلائیت متواند در غرض دخالت داده شود، اما شرط حتم تصویر تعدّد غرض

نیست. کاف است گفته شود: «غرض بر اقل مترتب است»، و «غرض دیری بر اکثر مترتب است»، ولو اینکه عنوان «بشرط
لا» در لسانِ لحاظ نیاید.

از مجموع کلمات ایشان معلوم مشود که در باب اقل و اکثر، نمتوان بر مبنای وحدتِ غرض پیش رفت. یعن در اینجا،
در اعتباریات و عناوین انتزاع یتخییر ـ پذیرفت. و از آن سو، چون تش انِ اصلناگزیر باید تعدّد غرض را ـ در فرض ام

راه ندارد، راه مبتن بر وحدت غرض بهعلاوه جامع مش نیز مسدود است.

از نظر محقق اصفهان جمعبندی نهای
بر اساس آنچه از نهایة الدرایة استفاده شد، حاصل نقد نهای محقق اصفهان بر راهحل آخوند در تخییر بین اقل و اکثر چنین

است: راه تشی در وجود/ماهیت در قلمرو اعتباریات شرع ـ بهمعنای مراتب ضعیف و شدید در خود طبیعت مأموربه ـ
اصولا بسته است. راه مبتن بر وحدت غرض نیز، چون ناگزیر از التزام به جامع مش در عنوان انتزاع غرض است و

تشی در عناوین انتزاع (بدون منشأ مش) مردود است، کارآمد نیست. تنها مسیری که در اقل و اکثر (لااقل ثبوتاً) برای
معقولسازی تخییر مماند، پذیرش تعدّد غرض است. حال یا با صورتسازیِ «اقل بشرط لا / اکثر بما هو اکثر» ـ چنانکه

آخوند بر آن تأکید دارد ـ، یا بدون التزام ضروری به این صورتسازیِ خاص و صرفاً با تاکید بر اینکه «لل من الأقل والأكثر
غرض وراء غرضِ الآخر».

یتش معتقد است: نه وحدت غرض، با تحلیل مانند تسبیحۀ واحده و تسبیحات ثلاث، محقق اصفهان در مثال خاص ول
قابلجمع است، و نه تعدّدِ حقیق غرض برای دو متعلق متداخل، عرفاً و عقلا قابل تصویر است. ازاینرو، به تعبیر ایشان، حمل



کلام آخوند بر اخذِ اقل بشرط لا و جعل آن بهعنوان فردی برای جامع مش، در ما نحن فیه «غير مفيدٍ». و در نتیجه، استحاله
تخییر بین اقل و اکثر شرع ـ در آن صورت که بخواهیم «اکثر را همچون اقل، فرد طبیعت مأموربه قرار دهیم» ـ به زعم ایشان،

همچنان به قوت خود باق است.

مبنای مختار در تخییر بین اقل و اکثر: عدول از فردیت و تشی به تحلیل اعتباری
با توجه به مجموع آنچه از کلمات آخوند خراسان و محقق اصفهان(قدّسسرهما) گذشت، بهنظر مرسد اصل بحثِ «تخییر بین

اقل و اکثر» ـ دستکم در برخ تقریرات ـ از آغاز به مسیری کشانده شده که ما را وارد فضای فلسف محض کرده است؛
که محلملاک و غرض، و قاعدۀ تحصیل حاصل. در حال در وجود و ماهیت، تحلیلهای دقیق یفضای فردیتِ طبیعت، تش

واقع نزاع، ساحت اعتباری و تشریع است، نه صحنۀ وجودات توین و تشی فلسف. بر این اساس، مبنای مختار در
تخییر بین اقل و اکثر را متوان در چند محور صورتبندی کرد:

بحث «فردیت مأموربه» در معنای فلسف کنارگذاشتن
یته در این مبنا آن است که بحث از اینکه «اکثر» مانند «اقل» فردی برای طبیعت مأموربه باشد، بر اساس تشنخستین ن

در وجود یا ماهیت، اصلا در محل سخن ما مطرح نیست. ما در مقام جعل حم شرع، با خطاب و جعل اعتباری سروکار
داریم، نه با تحلیل افرادِ توین طبیعت. بنابراین، نیازی نیست در بحث واجب تخییریِ شرع، وارد این شویم که آیا «اکثر بما
هو اکثر» فرد حقیق طبیعت است؟ آیا این تصویر، محتاج تشی در وجود یا ماهیت است یا نه؟ اینها هم مباحث هستند

که در فضای توین و فلسفهی اول معنا دارند، نه در حریم اعتبار و تشریع.

ه باید در سطحو وجودیِ آن وارد نزاع کنیم، بل ر، در اینجا نباید «فرد» و «طبیعت مأموربه» را به معنای فلسفبه تعبیر دی
عنوان و معنونِ اعتباری سخن بوییم. اگر معنون، «ی تسبیح» است، این مشود اقل. اگر معنون، «سه تسبیح» است، این

مشود اکثر.

یو تش فلسف پرهیز از تحلیل اغراض بهسب
محقق خراسان و بهدنبال او، محقق اصفهان، در قسمت از تحلیل خود به این سمت رفتند که برای اقل، غرض مستقل فرض

شود، و برای اکثر، غرض دیر. و بنای حل اشال را بر تعدد غرض یا بر وحدت غرض بهصورت جامع مش استوار کردند.
در این رویرد، همواره این پرسش فلسف مطرح است که آیا غرض واحد است یا متعدد؟ اگر واحد است، اقل و اکثر چونه هر
دو محصل همان غرضاند؟ و اگر بخواهیم در غرضِ واحد، مراتب ضعیف و شدید تصور کنیم، مستلزم نوع تشی در عنوانِ

غرض نیست؟

در مبنای ما اصل این شیوهی تحلیل، لزوم ندارد. «غرض» در این مقام، متهم به خلط با ملاکِ توین شده است، در حالکه
آنچه در فضای تشریع موضوعیت دارد، اعتبارِ وجوب و جعل تلیف است، نه تحلیل فلسف ملاک. ما راه تعدّد غرض را

نمبندیم. امان تعدد غرض معقول است، همانگونه که امان وحدت غرض نیز معقول است. ول برای معقولبودنِ تخییر بین
اقل و اکثر، ضرورت ندارد حتماً تعدد غرض را بپذیریم. اگر با وحدت غرض نیز بتوان تصویرِ معقول از تخییر ارائه کرد، برای

اصل بحث کفایت مکند. از اینرو، نباید خود را مجبور کنیم که در اقل و اکثر، حتماً بهدنبال اثباتِ دو غرض واقع جداگانه
باشیم، یا لزوماً ساختاری از قبیل «اقل بشرط لا / اقل بشرط شء» را بر غرض تحمیل کنیم.

در وجوب تخییری و سرایت آن به اقل و اکثر استقلال بازگشت به مبنای امام خمین
در بحثِ واجب تخییری در متباینین، ما بهتبع مبنای امام خمین(رضوانالهتعالعلیه)، این راه را برگزیدیم که در واجب

تخییری، بعثها متعددند، ارادهها متعددند، متعلَّقات نیز متعددند. در «أعتق أو أطعم»، ی وجوبِ اعتباری به عتق تعلّق گرفته، و
وجوب اعتباریِ دیری به اطعام، و «أو» صرفاً ناظر به مقام امتثال است و مفهماند که ملف در اجرای ی از دو بعث،



مخیر است و جمع لازم نیست.

همین منطق، در بحث اقل و اکثر استقلال قابل پیادهسازی است. شارع متواند دو عنوان اعتباری جعل کند: 1- «تسبیحۀ
واحده»؛ 2- «تسبیحات ثلاث». و همانگونه که در متباینات، دو وجوبِ اعتباریِ مستقل به دو متعلق مستقل تعلّق گرفته، در

اینجا نیز ی وجوب اعتباری به «ی تسبیح» تعلّق گیرد، و وجوبِ اعتباری دیری به «سه تسبیح». سپس با ادات تخییر
(مانند «أو» یا قرائن مشابه)، به ملف بفهماند «اگر یبار تسبیح گفت، امتثال حاصل است و اگر سهبار گفت نیز امتثال

در وجود آن نداریم. تخییر، صرفاً در سطح ِیطبیعتِ تسبیح و تش وینحاصل است.» در این تحلیل، نیازی به بحثِ فردیتِ ت
دو جعل اعتباریِ موازی تحقق دارد و این همان چیزی است که در متباینات نیز پذیرفتهایم.

پاسخ به اشال تحصیل حاصل در فضای اعتباری
اشال محوری مستشل در باب اقل و اکثر این بود که وقت ملف اکثر را مآورد، در ضمن آن اقل را نیز انجام داده است.

بنابراین، اگر فرض کنیم غرضِ مول با اتیانِ اقل حاصل مشود، بقیهی اجزاء زائد، یا دخل در غرض ندارند و «زائد بر
واجب»اند، یا اگر برای آنها نیز دخل در همان غرض قائل شویم، گرفتارِ «تحصیل حاصل» مشویم. و تحصیل حاصل ـ بر

مبنای اصول فلسف ـ محال است.

است، نه اعتباری. اینگونه استحالهها، یعن وینپاسخ ما بر اساس مبنای اعتباری این است که تحصیل حاصل، قاعدهای ت
محال بودنِ تحصیل حاصل، اجتماع نقیضین، توقّف الشء عل نفسه و مانند آن، در فضای علّیت توین و واقع خارج معنا

دارند. در ساحتِ اعتبار، آنچه هست جعل و انشاء شارع و عقلاء است. شارع متواند در عالم اعتبار، شرط غرض را هر جا که
بخواهد قرار دهد. این امر، تابع قرار اعتباری او است، نه تابع تحلیل توین مراتب وجود. غرض اعتباری، بر همانجای مترتب

است که شارع آن را موضوع غرض قرار دهد.

شارع متواند از ابتدا بفرماید: «غرض من، مشروط به سه تسبیح است، نه به ی تسبیح.» در این صورت، بهمحضِ سهبار
گفتن، غرض حاصل مشود، هرچند از حیث تحلیل خارج بوییم: در میان این سه، یبار و دوبار هم واقع شده بود. اما این
«وقایع میان» اگر از نظر شارع موضوع غرض قرار نرفته باشند، در منطق اعتبار، تحصیل حاصل محسوب نمشوند؛ چون

«الاعتبار تابع لوضع الشارع، لا لما نحلّلُه نحن فلسفياً من تحقّق أجزاء الطبیعة ف الأثناء.»

امان جعل دو وجوب اعتباری، بدون نیاز به تعددِ حتم غرض
مولا متواند یبار به «تسبیحۀ واحده» وجوب تعلّق دهد و اثری (ثواب، قرب، رفع عقاب) بر آن مترتب کند، و بار دیر، به
«تسبیحات ثلاث» وجوب تعلّق دهد، ولو با غرض در همان سنخ یا شدت بیشتر در مراتب ثواب و قرب. لازم نیست بوییم
حتماً دو غرض توین مستقل در کار است. متوان فرض کرد غرض نوع واحد است، اما شارع به لحاظ شدتِ ثواب یا

اهمیتِ بیشتر، سه تسبیح را نیز بهعنوان مصداق بالاترِ همان غرض لحاظ کرده است. اختلاف در مراتب ثواب و قرب، به نحو
آثار بروز مکند، نه به نحو تشی در خودِ حقیقت وجوب یا غرض. به این بیان، اشال تحصیل حاصل در فضای اعتباری، به

قوتِ استحالهی توین خود باق نمماند.

منشأ وحدت و کثرت در افعال شرع: اعتبار شارع
در تمیل بحث، باید زاویۀ دید را بهطور روشن از «وجود توین فعل» به «وحدت و کثرت اعتباری» برگردانیم. چند مثال در

اینجا راهشاست:

مثال اول: در طواف، شارع مفرماید: «هفت دور، ی عمل واحد است.» اگر کس شش دور و نیم آورد، مگوییم: «لا يجزئ،
کالعدم»؛ یعن شارع اعتبار وجودِ شرع و وحدتِ عمل را بر مجموع هفت دور بار کرده است، نه بر هر مقدار از حرکت بر



دایره. از بیرون، ممن است بوییم: شش دور هم «واقعاً دور» بوده، اما از نظر اعتباری، شارع آنها را کالعدم فرض کرده تا
وقت هفت دور کامل نشود.

شود. یعنآنچه انجام شده، از نظر شارع بهخاطر نقص در شرایط یا ترتیب، کالعدم محاسبه م مثال دوم: در باب نماز، گاه
«لم یأتِ بالصلاة المعتبرة أصلا». هرچند از نظر خارج، حرکات و اذکاری واقع شده است.

از این مثالها نتیجه مگیریم که منشأ وحدت و کثرتِ عمل در فقه و اصول، اعتبار شارع است. شارع هر جا که بخواهد،
متواند چند جزء را بهصورت «واحد اعتباری» لحاظ کند، یا بعض تحققات ناقص را «کالعدم» قرار دهد. در قضیۀ تخییر بین
اقل و اکثر استقلال نیز، منطق واحدی حاکم است. شارع متواند «ی تسبیح» را بهصورت واحد اعتباری لحاظ کند، و «سه
منهما امتثال اتٍ؛ کلمر ةً أو ثلاثح مروید: «سبری در عرض آن قرار دهد و سپس بتسبیح» را نیز بهعنوان واحد اعتباریِ دی

لوجوبٍ تخییریٍ واحد بالعنوان الاعتباری.» در اینجا نیازی به تحلیل «افراد طبیعت توین» نیست. تخییر، تخییر میان دو
«واحد اعتباریِ بدیل» است، نه میان دو مرتبهی وجودیِ ی طبیعت.

در معقولیت تخییر بین اقل و اکثر استقلال نتیجه نهای
ه کافبل .وینمعقولیتِ تخییرِ بین اقل و اکثر است، و نه حتماً تعدد غرضِ ت شرط فلسف ِیبر اساس مبنای مختار نه تش

است شارع، از باب جعل اعتباری، دو متعلق در عرضِ هم قرار دهد و بوید: «إنْ فعلت الأقل امتثلت، وإنْ فعلت الأكثر امتثلت؛
دانیم و هیچ محذور ثبوتر بین هذین العنوانین.» در نتیجه، همانگونه که در متباینات، وجوب تخییری را معتبر مو أنت مخي

نمبینیم، در اقل و اکثر استقلال نیز، بدون نیاز به دخول در ظرائف تشی، فردیت طبیعت، بشرط لا، بشرط شء و امثال آن،
متوانیم وجوب تخییری را بهعنوان دو وجوبِ اعتباریِ مستقل با تخییر در مقام امتثال معقول و جاری بدانیم.

این ناه، هم با مبنای امام خمین در «تعدّد وجوب و اراده و حصر تخییر در مقام امتثال» سازگار است، و هم ما را از
سرگردان در وادی فلسفه و تحصیل حاصل و تشی در اعتباریات، در مسئلهی خاص «تخییر بین اقل و اکثر»، بنیاز

مسازد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 273.

[2]‐ همان، 274-273.
[3]‐ همان، 276.

[4]‐ همان.

[5]‐ همان.

منابع
‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


