
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه تربیت »

در تاریخ ۱۰ دی ۱۴۰۴

فقه تربیت
جلسه 11 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث قبل:
به مناسبت بحث «فقه تربیت»، وارد این بحث شدیم که نقطه تمایز فقه و اخلاق چیست ؟

توقف در این بحث، بیشتر به جهت پاسخ به ی فر ناصحیح است که بعضها مطرح مکنند؛ مبن بر اینکه «اگر احام و
فتاوای فقه با معیارهای اخلاق سازگاری نداشته باشد، اعتبار ندارد.»

خُب، این سخن، سخن باطل است؛ و ناش از آنست که مرز میان فقه و اخلاق بهدرست مورد توجه قرار نرفته و گرنه چنین
حرف گفته نمشود.

در جلسات گذشته گفتیم: «اولا این دو علم در چند نقطه، تمایز دارند؛
در غایت با یدیر اختلاف دارند؛ غایت علم فقه، عبودیت و تقرب به خداوند متعال است و غایت علم اخلاق، اعتدال نفس

است.

.ر اختلاف دارند؛ فقه از علوم اعتباری است و اخلاق از علوم حقیقدیدر حقیقت و جوهر، با ی
همچنین در ابزار با هم اختلاف دارند؛ ابزار در فقه، اوامر و نواه و اطاعت و عصیان است. اما در اخلاق، اطاعت و عصیان

نداریم.
فقه، از انشائیات است. اما اخلاق از إخباریات است.

تفاوت دارد و همچنین به تبع این انشائ با ملاک در امور اخلاق ام فقهر متفاوتاند. ملاک در احدیو در ملاکات نیز با ی
بودن و ملاکات که وجود دارد، در فقه تعارض و تزاحم راه دارد، اما در اخلاق تعارض و تزاحم راه ندارد.»

اساساً هر کدام از این موارد، متواند موضوع ی پژوهش علم و نشست مستقل باشد.
تمایز در ملاکات؛ فقیه، تابع حجت است.

ی دیر از وجوه اختلاف، نتهای است که در بحث فقه سیاس هم مطرح کردیم؛
ی گویند « فقه، بلاغ مبین نیست! و به همین دلیل فقه موجود، با قرآن متفاوت است» حتکنند و مها شبههای وارد مبعض

تعبیر بسیار زشت و جاهلانه مکنند ـ که ناش از نادان محض است ـ و مگویند خدای فقه، با خدای قرآن فرق دارد. واقعاً
شنیدن چنین تعبیری برای انسان دشوار است؛ این چه جفای بزرگ است نسبت به قرآن و نسبت به فقه؟

ببینید؛ موضوع در علم اصول ـ که منطق علم فقه به حساب مآید ـ از نظر مرحوم محقق اصفهان ره و به تبع ایشان مرحوم
محقق بروجردی ره که ما نیز همین را اختیار کردهایم، « الْحجةُ ف الْفقْه» مباشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2291
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فقیه دنبال حجت است.

حجت یعن چیزی که بتوان در مقابل خدای تبارک و تعال اقامه کرد؛ اگر فرمود «چرا این عمل را انجام دادید؟» بوییم «به این
دلیل و به این حجت!»

حجیت قاعده تسامح در ادلّه سنن:
به عنوان مثال ی از حجج و قواعد فقه، قاعده تسامح در ادله سنن است.

این قاعده برای فقیه متواند حجت باشد.
در قاعدهی تسامح در ادله سنن، بحثهای فراوان و احتمالات متعددی وجود دارد؛ مشهور از این قاعده، استحبابِ فعل که با
سند ضعیف در روایات آمده، را استفاده مکنند. البته ما این نظر را قبول نداریم و معتقدیم قاعده تسامح، استحباب را اثبات

نمکند. بله صرفاً مگوید اگر کس به روایت دسترس پیدا کند که واقعاً پیامبر اکرم صلالهعلیهوآله و معصومین
علیهمالسلام آن را نفرموده‌اند، مثل اینه در روایت گفته باشد «انجام این عمل در ماه رجب، فلان مقدار ثواب دارد»، قاعده

تسامح فقط مگوید: «خداوند متعال تفضلا این ثواب را به فاعل عمل مدهد». فقط همین مقدار ثابت است؛ دیر اثبات
استحباب نمکند.

حالا اگر در قیامت از مرحوم آخوند ره بپرسند « به چه دلیل گفتید این عمل مستحب است؛ در حالکه واقعاً شارع نفرموده؟»
مگوید «برداشت من بر اساس قاعده تسامح، این بود». این مشود حجت! و فقیه باید براساس حجت و ضابطه فقه پیش

برود.

(گاه بعضها تعابیری بار مگیرند که تصور مکنند این کلمات، برای انسان سواد مآورد! مثلا از تعبیر «قرائت» استفاده
مکنند. قرائت یعن چه؟!)

ما در فقه، ضابطه داریم. عمل به روایات، ضابطه دارد؛ فقیه باید لغت را مسلط باشد؛ ادبیات را مسلط باشد؛ عرف را بشناسد؛
عرف زمان صدور را در نظر بیرد؛ روایات دیر را بررس کند که قرینه برخلاف وجود نداشته باشد؛ دلیل عقل قطع را

بررس کند که برخلاف آن نباشد؛ اینها همه ابزارهای است که مورد اتفاق همه نیز هست.

اینطور نیست که فقیه به میل خود برداشت خاص داشته باشد؛ حق ندارد اینگونه عمل کند.
مخواهم این نته را عرض کنم که در فقه، حجت مخواهیم.

نمونه دیر از حجت فقه؛
مسئله دیر از باب نمونه، مسئله نماز جمعه است. نود درصد فقهای معاصر نماز جمعه را واجب تخییری مدانند ومگویند

«در زمان غیبت، نماز جمعه واجب تخییری است» در حالکه در زمان حضور واجب تعیین بوده است!

ذَا نُودِيگویند: «آیه شریفهی ﴿اکنند و مم زنند. ابتدا آیه قرآن را بررسخب، اینها دلیل دارند؛ همینطوری که حرف نم
للصَة من يوم الْجمعة﴾ [1]در مقام تشریع وجوب نماز جمعه نیست تا از آن اطلاقگیری شود.»

سپس به سراغ روایات مروند و چنین استفاده مکنند که نماز جمعه از مناصب امام معصوم یا منصوب از طرف امام است.

بعد به سراغ ادله ولایت فقیه مآیند و مگویند ادله مطلقهای داریم که دلالت مکند بر اینه فقیه، تمام آنچه برای معصوم ثابت
است، را داراست.



در کنار اینها، به اجماع نیز تمس مکنند که مگوید وجوب، تعیین نیست.
همه اینها را کنار هم مگذارند و نتیجه مگیرند.

البته ما نمگوییم اشتباه رخ نمدهد؛ اتفاقاً فقه از دقیقترین و مشلترین علوم است. اینطور نیست که با ی ظاهرِ روایت،
فتوا داده شود. بعضها فر کردهاند فقه یعن فقط خبر واحد؛ و این، ناش از بسوادی آنهاست.

باید همه این امور کنار هم قرار داده شود تا در نهایت، استنباط صورت بیرد.
ی فقیه حجت پیدا مکند و به این نتیجه مرسد که در زمان غیبت، وجوب تخییری است.

حت در مقابل، فقیه دیری ممن است به این نتیجه برسد که «نماز جمعه در زمان غیبت حرمت دارد!» چنانکه برخ از
فقهای قدما قائل بودهاند.

فقیه، بر اساس حجت فتوا مدهد و مقلد هم، بر اساس حجت عمل مکند.

حجت فقیه؛ حجت مقلّد.
اشتباه اشاره شده است؛ گاه به ی (حدود بیست سال پیش، بحث کردیم که سال ۸۲، یعن) «در «کتاب الاجتهاد و التقلید

مگویند تقلید، یعن رجوع جاهل به عالم؛ در حالکه این تعبیر، دقیق نیست.

تقلید یعن «رجوعُ من لَم ين لَه الْحجةُ الَ من لَه الْحجةُ.» یعن مقلُّد هم باید به حجت رجوع کند؛ اگر مقلد بوید «من از حیث
علم به این نتیجه رسیدم که ـ مثلا ـ س باید پاک باشد» ، به او گفته مشود « تو چهکارهای؟!» حجت تو فقیه است. فقیه

حجت دارد و مگوید س نجس است. حجتش چیست؟ آیات قرآن؛ روایات؛ اجماعات؛ اصول فقه؛ قواعد فقه؛ قواعد رجال؛
و در مجموع همان علوم که اجتهاد بر آنها متوقف است.

فقیه فقط به مجرد اینکه ی روایت پیدا کرده، نمتواند فتوا بدهد. باید قرآن را ببیند. روایات را ببیند. اقوال فقها را بررس کند.
حجت، یعن مجموع اینها!

ی وقت مگویید «منابع فقه چیست؟» مگوییم «قرآن و سنت، اجماع و عقل.»
اما ی وقت مگویید «حجت چیست؟» مگوییم «حجت یعن مجموع اینها.»

یعن فقیه قرآن را مبیند، روایات را مبیند، اقوال فقها را هم ملاحظه مکند. قواعد را هم بررس مکند. قواعد اصول، قواعد
فقه، قواعد رجال، حت تاریخ و سیره؛ همه اینها باید کنار هم قرار بیرد تا فقیه به نتیجهای اطمینان دست پیدا کند. واین

نتیجه، حجت او خواهد شد.

ی از حجتهای فقیه، اصول متلقّاة است که مرحوم آقای بروجردی ره قائل به آن بودند و ما هم به تبع ایشان این مبنا را
پذیرفتیم؛ اموری وجود دارد که اصول متلقّات است؛ در عبارات «المقنع» صدوق و «النهایة» شیخ طوس هست اما در روایات

نیامده و ما آنرا معتبر مدانیم.

بنابراین، بر فقیه «بلاغ مبین» لازم نیست. بر فقیه، دستیاب به حجت لازم است.
بله، اگر انسان دسترس به امام معصوم داشته باشد، از امام سؤال مکند و پاسخ معصوم مشود «بلاغ مبین». که آن، اقْوى
الْحجة است. اما زمانیه امام حضور ندارند و ما محروم از حضور او هستیم، کلمات ائمه در دسترس است که باید از طریق

ضوابط، به آنها تمس کرد و حجت شرع را پیدا نمود.



حجیت کتب اربعه؛
ی زمان آن آدم خارجنشین، گفته بود «در میان روایات که فقها دارند، روایت صحیح به اندازه انشتری است در تل از

زباله!»

خب آیا واقعاً این تعبیر، بانصاف نیست؟ جفا نیست؟
حالا اگر از «بحارالانوار» که واقعاً جواهری از روایات است و واقعاً «جواهرالأنوار» است، بذریم، این همه روایت در

«وسائلالشیعة» وجود دارد؛ در کتب اربعه وجود دارد. اینها همه ضعیف اند؟
بله ممن است روایت ضعیفالسند وجود داشته باشد باشد، اما این تعبیر انصاف نیست.

در مورد کتب اربعه که اخباریها مگویند تمام آنها روایات «قَطْع اعتبار» است و صدور آنها برای ما روشن و محرز
است (هرچند با قرائن؛ نه بما أنّه خبر واحد) آیا روایت صحیح کم است؟

«محمدونِ ثَلاث» رفتند و اصول اربعمائه را بررس کردند و آن روایات را که به تعبیر عوام «مو لای درزش نمرود» آوردند. به
همین خاطر اخباریها مگویند ما علم رجال لازم نداریم.

در میان اصولها نیز مرحوم نائین ره درباره «کاف» مگوید اصلا نیاز به بررس سندی ندارد؛ مگوید اگر کس بخواهد در
اسناد روایات کاف خدشه کند، این «من جهدِ الْعاجِز» است.

ما در دوره قبل اصول، تمام کتب اربعه را بهصورت مفصل بحث کردیم. از کسان که همین نظر اخباریها را دارند و مگویند
تمام کتب اربعه قطعالاعتبار است، مرحوم شهید آیتاله حاجآقا مصطف خمین رضوانالهتعالعلیه مباشد ‐که واقعاً قدر

علم این مرد هم بسیار مجهول مانده ـ
ایشان هم در اصول، همین نظر را دارد.

بنابراین، فقیه بین خود و خداوند حجت مخواهد. حالا فقیه اخباری حجت دارد؛ فقیه اصول هم حجت دارد؛

فقه اینونه نیست که بر عدهای بیایند و بر اساس حرفهای مندرآوردی، مطالب را مطرح کنند. اصلا به همین خاطر است که
ساختار فقه باق مانده. ساختار علم فقه عوض نشده.

بله، در فتاوا ممن است کموزیادی پیش بیاید یا فروع جدیدی مطرح شود اما ساختار فقه و تبعیت از حجت، ی روش ثابت در
استنباط است.

نتیجه انه در بحث تمایز فقه و اخلاق مگوییم، اساس فقه بر تمس به حجت استوار است اما اخلاق چنین نیست.

تمایز در ملاکات؛ اخلاق، تابع قطعیات.
اما در اخلاق، که مخواهیم ببینیم چه چیزی موجب کمال نفس است، نمتوانیم با دلیل ظن و امثال آن وارد شویم. با آنچه در

فقه بهعنوان حجت مطرح مشود، نمتوان ورود کرد؛
باید مسئله کاملا روشن باشد.

به عنوان مثال وقت مخواهیم درباره حلم، صمت و سوت بحث کنیم؛ از حلم، صبر، کرامت، بزرگواری، حسن خلق و امثال
آن، اینها همه از امور اخلاقاند که با ادله ظن نمشود آنها را سامان داد. با آن حجت که ما در فقه از آن استفاده مکنیم،



اینها قابل اثبات نیستند. لذا متوان گفت ی از موارد تمایز فقه و اخلاق همین است.

در اخلاق باید با ملاکات قطع و ادله قطع وارد میدان شویم. اما در فقه، ملاکات ظن و ادله ظن همان حجتهای است که
به کار مبریم. این هم ی از وجوه افتراق است.

(در مورد سوت که ی از سجایای بسیار بالای اخلاق است، مطلب را در پرانتز عرض کنم؛ چون امروز ولادت باسعادت امام
جواد علیهالسلام است؛

وقت حضرت رضا علیهالسلام به شهادت رسیدند، امام جواد علیهالسلام در مدینه بودند. البته ما معتقدیم امام جواد علیهالسلام
با طَ الارضِ آمدند، تغسیل کردند و همه کارها را انجام دادند. ول ظاهر امر این بود که ایشان در مدینه، در میان مردم بودند.

آمدند مسجد رسول خدا صلالهعلیهوآلهوسلم بر پلههای منبر ـ که در نقلها آمده است که روی پله اول‐ نشستند؛ خودشان را
معرف کردند.

فرمودند «من پسر علبنموسالرضا علیهالسلام هستم.» (چون آن زمان مگفتند علبنموسالرضا علیهالسلام فرزند ندارد.
خودشان را معرف کردند.) و فرمودند: «انَا الْجواد.» فرمودند: «انَا عالم بِانْسابِم؛» من به انساب شما، اصلاب شما و همه امور

مربوط به شما علم دارم.
«.مناطبو مرِكظَاهو مرِكائرسو مرِكائمبِض مالع»

فرزندی چندساله؟ هفت، هشتساله؛ بسیار عجیب است!
فرمودند: من به همه ضمائر شما علم دارم. اکنون از من سؤال کنید.

فرمودند: آنچه در قلب فلان شخص مگذرد را متوانم بیان کنم؛ نیتهای که دارید «وما هو صائرونَ الَيه؛» اینکه عاقبت هر
ی از شما چه خواهد شد، همه را مدانم.

سپس فرمودند: خداوند به ما اهلبیت علیهمالسلام علم عطا کرده است که ـ به تعبیر من ـ اصلا قابل تصور نیست. اگر من
بخواهم از آن علم استفاده کنم و مطلب بویم، «لَتَعجب منْه اولُونَ واخرونَ؛» یعن اولین و آخرین انسانها.

من از این روایت استفاده کردم که ائمه ما علوم دارند که اگر اولین و آخرین جمع شوند، به آن علوم دسترس ندارند. اگر همه
فلاسفه و همه علما و همه عقلا را جمع کنند، به اندازه ناخن اینها هم نمرسند. سپس دست مبارکشان را روی دهان شریفشان
گذاشتند و فرمودند: همانطور که آبای ما مأمور به سوت بودند، ما هم مأمور به سوتیم؛ همهچیز را نمتوان گفت، همهچیز را

نمتوان گفت.[2]

این روایت را به مناسبت مسئله سوت عرض کردم.
به هر حال ی از وجوه تمایز همین مسئله است.

افتراق در ناحیه ش
ی دیر از وجوه افتراق فقه و اخلاق، که به نظر نته بسیار خوب است و کاملا دو مسیر را جدا مکند، موارد ش است.

در موارد ش بین حرام و حلال، فقه مگوید، حلال است.



مثلا در مورد شنیدن صدای که از تلویزیون پخش مشود، ش مکنیم که آیا حلال است یا حرام؟ فقه مگوید «حلال است.»

یا در مورد ازدواج با زن که نمدان برای تو حلال است یا حرام، فقه مگوید «حلال است» زیرا «كل شَء لَكَ حَل.» اینها
موارد ش در فقه است.

اما وقت وارد اخلاق مشویم، اخلاق مگوید هرجا ش کردی، اجتناب لازم است. وقت فرق میان تقوا و ورع را بیان مکنند
ـ مشهور هم همین است ـ مگویند ورع یعن اجتناب از شبهات! یعن از جهت اخلاق، در موارد شبهه، احتیاط لازم است.

مرحوم شیخ در باب ادله احتیاط به همین روایات اجتناب از شبهات تمس مکند؛ «من ارتَب الشُّبهاتِ وقَع ف الْمحرمات»

در حالکه این حدیث، حدیث اخلاق است! باید بین حدیث فقه و حدیث اخلاق تفی کرد. این روایت فقه نیست؛ نمتوان
آن را معارض با روایات قرار داد که مگویند احتیاط لازم نیست.

اخلاق بودن روایات احتیاط؛
این روایت «من ارتَب الشُّبهاتِ وقَع ف الْمحرمات» اخلاق است؛ ارشادی است و اخلاق محسوب مشود. یعن بهتر این

است که در چنین مواردی، احتیاط شود.

البته متوان آن را بهعنوان ی امر مستحب هم تلق کرد؛ اما اساساً این روایت اخلاق است. و نباید بر ضابطه فقه الزامآورِ
ه جلسه بعد عرض خواهیم کرد، همین است که گزارههای فقهکه در تمایز فقه و اخلاق انشاءال از معیارهای حمل شود. ی

قابلیت قانونشدن دارند؛ اما گزارههای اخلاق را نمتوان پایهی قانون قرار داد. توضیحش را انشاءاله در جلسه بعد عرض
مکنم.

در هر صورت، این ی از موارد اختلاف فقه و اخلاق است که در موارد ش، اخلاق ما را به ی سمت مبرد و فقه به سمت
دیر.

بر این اساس آیا این مطلب که از منظر فقه بر خلاف اخلاق، در شبهات ـ چه شبهات حمیه و چه شبهات موضوعیه ـ برائت
جاری مشود، باید از فقه حذف شود؟

چه که فقه باید مطابق اخلاق باشد؟ اینها گاه ر کنند. یعنزنند بدون اینکه روی آن فم ها حرفهایبعض واقعاً گاه
تحت تأثیر اندیشههای غرباند. مگویند «اینه ارث زن نصف مرد است، اخلاق نیست.» خب نباشد؛ چه کس گفته

گزارههای فقه باید اخلاق باشند؟

که فردی ـ که هم از دین دور است، هم از عقل و هم از اخلاق ـ بهراحت شود آن اباطیلمتأسفانه در زمان ما هم شنیده م
تهمت مزند. کس که بهراحت به دین تهمت مزند، طبیع است به افراد هم تهمت بزند.

او مگوید «قرآن که بوید انسان را باید اعدام کرد، من قبول ندارم.»
خب تو ک هست؟! قبول نن؛ هزار نفر مثل تو هم قبول ننند. این نهایت سفاهت است. مر خدا نیاز دارد که من و تو قبول

کنیم؟
اهل حق وجود دارند که قبول کنند. ارزش ما در این است که فرمایش خدا را قبول کنیم.



خداوند فرموده: ﴿ولَم ف الْقصاصِ حياةٌ﴾.[3]
تمام دنیا هم بر خلاف این جمع شوند، ما نباید اعتنا کنیم. در برابر حم خدا، هیچچیز ارزش شنیدن ندارد. چون خداوند فرموده

قصاص.

و نیز فرموده است: ﴿ومن قُتل مظْلُوما فَقَدْ جعلْنَا لوليِه سلْطَانًا﴾[4] و این همان قصاص است: ﴿النَّفْس بِالنَّفْسِ﴾[5].

یادم هست در سال ۷۴، حدود سوسه، سوچهارساله بودم، برای جامعه مدرسین دعوت شدم. در اولین جلسه، فردی که هنوز
هم هست و بعداً از لباس روحانیت هم خارج شد، در مجلهای نوشته بود «که آیه ﴿ولَم ف الْقصاصِ حياةٌ﴾ مربوط به زمان

اعراب جاهل است؛ آن زمان ی عشیره مکشت و عشیره دیر ده نفر مکشت؛ خدا فرموده ی به ی. اما امروز قصاص
یعن چه؟ اینها را باید طور دیری درمان کرد!»

من همانجا گفتم حوزه باید به اینها پاسخ بدهد. قرآن اینها را بیان کرده است. قرآن فرموده: ﴿قاتلوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ﴾[6].
اگر کس کافر حرب است و دنبال شرک است، اصل مشروعیتِ قتال، مسلّم است. ما در بحث آیات جهاد ابتدای قرآن، مفصل

این را بررس کردهایم.

از آنست که مبادی و مراحل علم نداریم!»، این حرف ناش چیزی به نام جهاد ابتدای وید «اصلابیاید ب حالا اگر کس
بهدرست ط نشده است و روزی مرسد که به چنین انارهای منته مشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‐ سوره جمعه آیه 9

[2] ‐ بحار الأنوار (ط ‐ بيروت)، ج‏50، ص: 108
[3] ‐ سوره بقره آیه 179
[4] ‐ سوره اسراء آیه 33
[5]  ‐ سوره مائده آیه 45
[6] ‐ سوره بقره آیه 193


