
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 51 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
دلیل دهم بر اشتراط امام معصوم در نماز جمعه، استناد به فرازی از دعای چهلوهشتم صحیفه سجادیه[1] است که در آن،

اقامهی جمعه از شئون خلفای اله و برگزیدگان خداوند شمرده شده و از این جهت، مختص معصومان دانسته مشود.
مرحوم حائری در نقد این استدلال، پس از طرح دو اشال نخست، در اشال سوم مگوید نهایت دلالت دعا اثبات «حق» امام

معصوم در اقامهی جمعه است، نه بطلان نماز جمعه در صورت اقامه توسط غیر معصوم؛ زیرا حق داشتن، صرفاً مانع از
مزاحمت دیران است و دلالت بر عدم مشروعیت فعل غیر ندارد.

در پاسخ به این اشال، نخست نقض اساس مطرح مشود و آن اینه اگر این تحلیل پذیرفته شود، باید حومت خلفا نیز ـ با
وجود غصب حق امیرالمؤمنین(ع) ـ صحیح تلق گردد، در حال که بطلان و ظلم بودن آنها قطع است. افزون بر این، خود

دعای امام سجاد(ع) قرینهای روشن بر بطلان اقامهی جمعه توسط غیر معصوم است؛ آنجا که حضرت از «تحریف فرائض» و
«ترک سنت پیامبر» شایت مکند، که ظهور در این دارد که نماز جمعه با فقدان شرط مشروع آن ـ یعن امام معصوم ـ تحریف

شده است. همچنین لعن صریح امام نسبت به غاصبان و رضایتدهندگان به فعل آنان، نشان مدهد که اقامهی جمعه توسط
وجه است؛ و در غیر این صورت، لعن چنین فعل م الهه مصداق ظلم و انحراف از حغیر امام نهتنها مشروع نیست، بل

نداشت.

دلیل یازدهم: استناد به روایات با مضمون «لا جمعةَ إ ف مصرٍ»
دلیل یازدهم بر اشتراط امام معصوم در اقامهی نماز جمعه، روایات است که در آنها نماز جمعه به شهرها اختصاص داده شده

و از وجوب آن در روستاها نف گردیده است. از جمله این روایات، دو حدیث منقول در وسائل الشیعة، باب سوم از ابواب
صلاة الجمعه است.

لا» :قَال ملاالس هلَيع لع نع بِيها نع ملاالس هلَيفَرٍ ععج ندٍ عزَي نةَ بطَلْح نع يحي ندِ بمحم ندٍ عمحم ندُ بمحا ‐ اهوا را ممفَا
جمعةَ الا ف مصرٍ تُقَام فيه الْحدُود».[2]

ف وجخُر لا ةٌ وعمى جالْقُر لها َلع سلَي» :قَال ملاا السهِملَيع بِيها نفَرٍ ععج ناثٍ عيغ نفْصِ بح نع بِيها نفَرٍ ععج ِبا نع نْهع
اَلْعيدَين».[3]

تقریب استدلال به روایات
تحلیل دلال این روایات نشان مدهد که مقصود از عنوان «مصر» و «قریه» بیان ی خصوصیت جغرافیای یا عرف صرف

نیست، بله این عناوین جنبهی موضوعیت ندارند، بله عنوان مشیر به ی واقعیت دیرند. توضیح آنکه شارع در این روایات
نمخواهد بوید نماز جمعه صرفاً در شهر ـ به معنای عرف آن ـ صحیح است و در روستا صحیح نیست، بله مراد آن است که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نماز جمعه تنها در جای مشروع است که حاکم مشروع یا منصوب او حضور داشته باشد؛ زیرا تعبیر «تُقام فيه الحدود»
بهروشن ناظر به محل است که قدرت اجرای حدود اله در آن وجود دارد، و این امر در عرف آن زمان منحصر به محل

استقرار حاکم یا منصوب از جانب او بوده است. از همینرو، ذکر «مصر» و نف آن از «قریه» صرفاً از باب اشاره به این
حقیقت است که اقامهی جمعه وابسته به حضور سلطان مشروع یا منصوب از جانب اوست. نتیجه آنکه مفاد این است که

مشروعیت نماز جمعه منوط به اقامهی آن از سوی امام معصوم یا منصوب از جانب اوست.

 دیدگاه مرحوم بروجردی در حمل روایات بر تقیه
مرحوم آیتاله بروجردی قدسسره معتقد است که دو روایت مورد بحث درباره اشتراط اقامه نماز جمعه در «مصر» باید بر

تقیه حمل شوند؛ زیرا مفاد آنها با نظر مشهور اهلسنت، بهویژه فتوای ابوحنیفه، مطابقت دارد. بر اساس فقه عامه، نماز جمعه
تنها در شهرها صحیح است و در قریهها مشروعیت ندارد، و این دیدگاه در میان آنان امری رایج و متداول بوده و هست.

ازاینرو، مرحوم بروجردی با توجه به موافقت مضمون این روایات با مذهب عامه، حمل آنها بر تقیه را وجه قابل قبول
مداند.[4]

نقد مرحوم حائری بر دیدگاه مرحوم بروجردی
1. نته اجتهادی در تشخیص موارد حمل روایت بر تقیه

در مقابل، مرحوم آقای حائری این تحلیل را ناتمام دانسته و با دقت اصول آن را مورد مناقشه قرار مدهد. ایشان تصریح
مکند که حمل این روایات بر تقیه بعید است؛ زیرا در روایت، امام صادق (ع) از پدرشان امام باقر (ع) و ایشان از پدرانشان تا
امیرالمومنین (ع) نقل کرده است. تقیه اقتضا مکند که امام معصوم(ع) در مقام بیان، حم را بهصورت مستقیم و به ظاهر
مطابق با فتوای عامه اظهار کند، نه آنه آن را به پدر خود و سپس به امیرالمؤمنین(ع) نسبت دهد. چنین اسنادی، که متضمن

انتساب حم به امیرالمؤمنین علیهالسلام است، با منطق تقیه سازگار نیست؛ زیرا تقیه ناظر به حفظ جان یا دفع خطر از شخص
امام است، نه جعل نسبت به معصومان پیشین. از اینرو، به نظر مرحوم حائری، ساختار سندی روایت خود قرینهای است بر

اینه صدور آن از باب تقیه نبوده و نمتوان آن را بهسادگ بر تقیه حمل کرد.

حمل روایت بر تقیه ضابطهمند است و نمتوان هر روایت را صرفاً به دلیل موافقت با فتوای عامه، بدون ملاحظهی سایر قرائن،
بر تقیه حمل کرد.

نته دیری که باید در حمل روایات بر تقیه مد نظر قرار داد این است که در فرض تحقق تقیه، معمولا با ی یا نهایتاً چند بیان
رر ندارد. اینکه گفته شود امام معصوم (ع) در موارد متعدد و در مجالس گوناگون، یرار میابد و نیازی به تتقیه تحقق م
حم واحد را صرفاً از باب تقیه ترار کرده باشد، با منطق تقیه سازگار نیست؛ زیرا تقیه برای دفع خطر و حفظ جان یا کیان

شیعه است، نه برای تثبیت ی نظریه فقه در قالب روایات متعدد. ازاینرو، کثرت نقل ی مضمون، خود متواند قرینهای بر
عدم تقیه بودن آن باشد و این نته از ظرائف مهم در مقام استنباط به شمار مآید.[5]

2. اشال صغروی در حمل روایت بر تقیه
مرحوم آقای حائری در ادامهی بحث، اشال دوم را متوجه فرمایش مرحوم آیتاله بروجردی مدانند که از سنخ اشال
صغروی است. ایشان مفرمایند. مرحوم بروجردی مبن بر اینه مفاد این روایات مطابق با نظر مشهور عامه است، تمام

نیست؛ زیرا در میان فرق اهلسنت، تنها ابوحنیفه قائل به اشتراط اقامه نماز جمعه در «مصر» بوده و این دیدگاه، نظر غالب یا
مشهور میان عامه به شمار نمآید. ازاینرو، به نظر مرحوم حائری، نمتوان صرفاً به استناد این جهت، روایت را حمل بر تقیه

کرد.[6]

ارزیاب اشال دوم



هرچند اشال نخست مرحوم حائری بر مرحوم بروجردی متین است، اما اشال دوم ایشان قابل مناقشه است.

در پاسخ به این اشال، متوان گفت آنچه در باب تقیه ملاک است، لزوماً شهرت فتوای در میان علمای عامه نیست، بله آنچه
اهمیت دارد، «رواج عمل» و «جریان خارج» در زمان صدور روایت است. چهبسا فتوای در میان فقهای عامه مشهور

نباشد، اما در عمل، رفتار غالب جامعه اهلسنت بر اساس همان نظر شل گرفته باشد. ازاینرو، اگر در زمان امام صادق
(علیهالسلام)، اقامهی نماز جمعه در شهرها و عدم اقامه آن در قریهها امر رایج بوده است، همین مقدار برای تحقق تقیه کفایت

مکند، هرچند از حیث فتوای، این نظر تنها به ابوحنیفه منسوب باشد. بر این اساس، آنچه مرحوم بروجردی به آن توجه دادهاند،
صرفِ شهرت فتوای نیست، بله «تداول عمل» در میان عامه است و این نتهای دقیق و قابل دفاع به شمار مآید.

افزون بر این، نتهی مهمتری که نیاز به تذکر دارد آن است که در باب تقیه، لازم نیست مضمون روایت حتماً مطابق با رأی
مشهور عامه باشد. بله اگر روایت مطابق با ی از مذاهب عامه نیز باشد، امان حمل آن بر تقیه وجود دارد؛ زیرا تقیه ناظر به

شرایط عین و مخاطبان خاص است. چهبسا امام (علیهالسلام) در مجلس خاص، با افرادی مواجه بوده که پیرو ی مذهب
مشخص از مذاهب عامه بودهاند و اقتضای تقیه آن بوده که بر طبق نظر همان گروه سخن گفته شود، نه لزوماً مطابق با نظر

اکثریت یا مشهور. بنابراین، صدور روایت بر طبق ی از مذاهب اهلسنت، برای تحقق تقیه کفایت مکند و نیازی به انطباق با
نظر غالب یا اجماع عامه نیست. این نته، ضابطهای مهم در تحلیل روایات تقیهای به شمار مآید و در بسیاری از مباحث

فقه کارآمد است.

اشالات مرحوم حائری به دلیل یازدهم
مرحوم حائری مطالب فوق در نقد دیدگاه مرحوم بروجردی را در ذیل بیان استدلال به دلیل یازدهم بیان مکند، اما در چند

صفحه بعد در ضمن مطالب که به ادله اشتراط، اشالات مطرح مکند، نسبت به این دلیل نیز سه اشال مطرح مکند.

اشال اول: ضعف سندی دو روایت
مرحوم آقای حائری در نخستین اشال خود نسبت به استدلال به روایات «لا جمعةَ إ ف مصر»، به ضعف سندی این دو خبر

تمس مکنند. ایشان تصریح مفرمایند که روایت نخست را شیخ طوس از کتاب طلحة بن زید نقل کرده و گرچه شیخ درباره
این کتاب تعبیر «معتمدٌ عند الأصحاب»[7] را بهکار برده است، اما این تعبیر لزوماً به معنای اعتبار تمام روایات آن از جمله
متفردات طلحه نیست. به بیان ایشان، نهایت دلالت این تعبیر آن است که اصحاب از این کتاب نقل فراوان داشتهاند، نه اینه

تمام مفردات آن را پذیرفته باشند. افزون بر این، احتمال مدهند که مراد شیخ از این توصیف، آن باشد که محتوای غالب کتاب
با مذهب حق سازگار است و مشتمل بر غلو یا تفریط نیست، نه اینه تت روایات آن حجت باشد.[8]

ارزیاب اشال اول
1. نقد کبروی مدعای حائری

با این حال، این اشال قابل مناقشه است. نخست آنکه تعبیر «کتاب معتمدٌ عند الأصحاب» در عرف رجال، ظهور در اعتماد
کل دارد و عرفاً به این معناست که اصحاب به آنچه در این کتاب آمده عمل مکردهاند، مر آنه قرینهای بر استثنا وجود

از روایات کتاب معتبر است و نه تمام آن، لازم بود همانند برخ در نظر داشت که تنها بخش داشته باشد. اگر شیخ طوس
موارد دیر، تصریح به استثنا کند؛ چنانکه مرحوم صدوق درباره روایات سون تصریح مکند که به آنها عمل مشود «إلا

ما تفرد به».[9] در حال که در مورد کتاب طلحة چنین استثنای ذکر نشده و همین امر ظهور در عمومیت اعتماد دارد.

2. نقد صغروی مدعای حائری
افزون بر این، اشال اساستر آن است که اساساً فرض «تفرد» در این روایت محل تأمل است. زیرا مضمون روایت «لا جمعةَ

إ ف مصر» نه تنها در کلمات فقها مسبوق به سابقه است، بله با مبنای که بسیاری از فقها در اشتراط سلطان عادل یا امام



مشروع برای اقامهی جمعه پذیرفتهاند، کاملا سازگار است. ازاینرو، نمتوان این روایت را از متفردات طلحة بن زید به شمار
آورد. بر این اساس، اشال مرحوم حائری از حیث سند، هرچند مشتمل بر دقت رجال قابل توجه است، اما در نهایت قدرت
تضعیف روایت را ندارد؛ زیرا هم شهادت شیخ طوس ظهور در اعتماد کامل دارد و هم مضمون روایت، مؤیدات فقه متعدد

دارد و در زمرهی روایات شاذ و منفرد قرار نمگیرد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
قَدِّرالْم نْتا ا، ووهتَزا قَدِ اببِه متَهصاخْتَص الَّت ةيعفالر ةجالدَّر كَ فنَائما عاضوم كَ، وائيفصا كَ وخُلَفَائل قَامذَا الْمنَّ ها م[1] اللَّه

لذَلكَ،  يغَالَب امركَ، و  يجاوزُ الْمحتُوم من تَدْبِيرِكَ كيف شىت و انَّ شىت، و لما انْت اعلَم بِه غَير متَّهم علَ خَلْقكَ.
[2] ‏تهذيب الأحام، ج 3، ص 239.

[3] ‏همان، ج 3، 248.
[4] « و لن لا يخف أنّ الظاهر حمل الخبرين عل التقية، لموافقتهما للمذهب المشهور بين العامة المتداول بينهم عملا، و هو
الذي أفت به أبو حنيفة فخص الجمعات بالأمصار دون القرى، فراجع.» (‏البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، ص 48.)

[5] « أقول: حملهما عل التقية بعيد جدّا، إذ ه لا تقتض نسبة الذب إل أبيه و عل 8 ف مقام الإفتاء، مع حصولها بإفتائه 7
من دون النقل عنهما» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 86.)

ة المصر لم ينقل إة مختلف جدّا، و اعتبار خصوصي[6] « مع حصولها بإفتائه من دون النقل عنهما، مع أنّ المنقول عن العام
عن أب حنيفة»(همان.)

[7] « طلحة بن زيد، له كتاب، و هو عام المذهب، إلا أنّ كتابه معتمد.» (‏فهرست کتب الشیعة و أصولهم و أسماء المصنفین و
أصحاب الأصول، ص 256.)

[8] « أولا: أنّ الخبرين غير واضح السند، فإنّ قول الشيخ (قدّس سره) بون كتاب طلحة معتمدا يون صريحا ف عمل
الأصحاب بما يتفرد به، و المحتمل أنّ الشهادة المزبورة إنّما ه من باب مشاهدته النقل عن كتابه كثيرا، و هو غير العمل بما
يون فيه و لا يون ف غيره من سائر التب المعتبرة، و لعل المقصود أنّ أكثر ما فيه مطابق لمذهب الحق، خال عن الغلو و

التفريط. هذا بالنّسبة إل خبر طلحة. و أما خبر حفص فالراوي عنه أبو جعفر عن أبيه و كلاهما مجهولان.» (‏صلاة الجمعة
(حائری)، 110.)

[9] « و  افْت بِما ينْفَرِد السون بِرِوايته» (‏من لايحضره الفقيه، ج 4، ص 344.)

منابع
.1363 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام من لايحضره الفقيه، جماعة المدرسين ف ،ابنبابویه، محمد بن عل

بروجردی، حسین، البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، قم ‐ ایران، متب آية اله العظم المنتظري، 1416.
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

طوس، محمد بن حسن، تهذيب الأحام، دار التب الإسلامیة، 1365.
.1420 ،تبة المحقق الطباطبائفهرست کتب الشیعة و أصولهم و أسماء المصنفین و أصحاب الأصول، م ،———


