
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۱ دی ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 50 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
دلیل دهم بر شرطیت امام معصوم در نماز جمعه، استناد به بخش از دعای چهلوهشتم صحیفه سجادیه[1] است که در آن امام

سجاد علیهالسلام مقام اقامه نماز جمعه را ویژه خلفای اله، برگزیدگان و امانتداران خداوند مداند. این مقام تنها به
معصومان اختصاص دارد و غیرمعصومان فاقد عناوین خلافت، صفوت و امانت اله هستند.

در جلسه گذشته دو اشال از مرحوم حائری در استدلال به این روایت بیان شد، ایشان در اشال اول تعبیر «هذَا الْمقَام» را به
ریاستِ عامه بازگردانده و «درجهی رفیعه» را ناظر به مقام معنویِ عنداله دانستهاند؛ و بر این اساس، نتیجه گرفتهاند که دعا
اساساً ناظر به مسئلهی امامت جمعه نیست.در پاسخ گفته شد که مقصود از «انَّ هذَا الْمقَام» همان مقام اقامهی نماز جمعه

است و «درجهی رفیعه» نیز به ریاستِ عامهی ائمهی معصومین علیهمالسلام بر مسلمانان بازمگردد.

مرحوم حائری در اشال دوم معتقد است اشال امام سجاد علیهالسلام ناظر به اقامهی نماز جمعه با عنوان امامت و خلافت
است، نه اصل نماز؛ ازاینرو، اگر نماز بدون این عنوان اقامه شود، اشال ندارد. اما در پاسخ گفت شد که مشارالیه «انَّ هذَا
الْمقَام» نفسِ منصب امام جمعه است، نه نماز خارج؛ بنابراین، کلام امام سجاد علیهالسلام فارغ از نیت اقامهکنندهی نماز،

ناظر به اختصاص این منصب به ائمه معصومین علیهمالسلام است.

اشال سوم مرحوم حائری به دلیل دهم
در اشال سوم، مرحوم آقای حائری مفرمایند: حت اگر بپذیریم که مقصود از عبارت «انَّ هذَا الْمقَام لخُلَفَائكَ» این است که

اقامهی نماز جمعه حق ائمه معصومین علیهمالسلام مباشد، باز هم مدعای قائلان به اشتراط اثبات نخواهد شد.

توضیح آنکه نهایت دلالت این دعا، اثبات «حق بودن» اقامهی نماز جمعه برای امام معصوم (علیهالسلام) است، و بیشتر از آن
را ثابت نمکند. اما مقتضای حق، به تصریح ایشان، صرفاً «عدم جواز مزاحمت» است؛ به عبارت دیر، از حق بودن امامت
و اقامهی جمعه برای امام معصوم، تنها این نتیجه بهدست مآید که دیران شرعاً حق مزاحمت با امام را ندارند، نه اینکه نماز

جمعه بدون اذن یا بدون اقامهی امام معصوم، باطل و غیرمشروع باشد.

بنابراین، عدم جواز مزاحمت با حق امام، امری است، و حم به بطلان نماز جمعه در فرض عدم اذن یا عدم مباشرت امام
معصوم، امری دیر. اگر مدعای قائلان به اشتراط این است که نماز جمعه بدون اذن امام یا منصوب از جانب او باطل است،

این معنا از این دعا بدست نمآید.

مرحوم حائری برای تقریب مطلب مثال مزنند و مفرمایند: اگر در سرزمین اساساً موضوع مزاحمت منتف باشد، نه امام
معصوم حضور داشته باشد و نه منصوب از سوی ایشان، در این صورت اگر کس اقدام به اقامهی نماز جمعه کند، روشن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است که مزاحمت تحقق نیافته است. مثال روشنتر، عصر غیبت است؛ در زمان که دسترس به امام معصوم (علیهالسلام)
ممن نیست و منصوب خاص نیز در میان نیست، اقامهی نماز جمعه از سوی افراد، عنوان مزاحمت با امام را صدق نمکند.

ازاینرو، ایشان نتیجه مگیرند که این دعا نهایتاً دلالت بر حق بودن امامت و اقامهی جمعه برای امام معصوم دارد، و حق نیز
تنها اقتضای «عدم جواز مزاحمت» را دارد، نه اشتراط به این معنا که در صورت عدم اقامه از سوی امام یا منصوب او، نماز

جمعه باطل و غیرمشروع باشد.[2]

استفاده از عبارات صدر دعا در تایید اشال
افزون بر این، مرحوم حائری در ذیل اشال سوم، به مؤیدی نیز اشاره مکنند و آن اینه صدر دعا مشتمل بر تعابیری است که

ظهور در رجحان و محبوبیت اصل این نماز ـ حت در فرض اقامه توسط غاصبان ـ نسبت به ترک آن دارد، این امر خود
قرینهای بر صحت نماز است.

ایشان به عبارت آغازین دعا استناد مکنند:«اللَّهم انَّ هذَا يوم مباركٌ ميمونٌ و الْمسلمونَ فيه مجتَمعونَ ف اقْطَارِ ارضكَ» که
جملهی «و الْمسلمونَ فيه مجتَمعونَ» دلالت بر نوع تحسین و تأیید اجتماع مسلمانان در این نمازها ـ اعم از نماز جمعه یا عید ـ
دارد. همچنین تعابیری نظیر«مهما قَسمت بين عبادِكَ الْمومنين من خَيرٍ او عافية او بركة او هدًى» نشان مدهد که این عبادت،

حت با فرض اقامه توسط غاصبان، نسبت به ترک آن، دارای رجحان و مطلوبیت است.

مجموع این قرائن، به نظر ایشان، مؤید آن است که نماز جمعه از حیث اصل صحت، قابل پذیرش است و دلالت دعا بر اشتراط
اقامهی آن به امام معصوم یا منصوب از جانب او، تمام نیست.[3]

ارزیاب اشال سوم
پاسخ نقض به اشال

ومت کلیه» است. یعنوارد ساخت و آن، نقض در خود مسئلهی «ح اساس توان بر کلام مرحوم آقای حائری نقضم اولا
طبق بیان مرحوم حائری باید گفت اینه حومت حق امیرالمؤمنین (علیهالسلام) بوده است این صرفاً از سنخ استحقاق است،

اما چون این حق به ایشان واگذار نشد و دیران با او مزاحمت کردند، این امر دلالت بر بطلان حومت که دیران تشیل
دادهاند ندارد. در حال که در بطلان، جور و ظلم بودن حومت که توسط خلفا شل گرفت، هیچگونه تردیدی وجود ندارد.

بنابراین اگر گفته شود مفاد «حق» چیزی جز مجرد استحقاق نیست، باید در باب حومت نیز همین سخن را پذیرفت و گفت:
حومت نیز صرفاً حق و استحقاق امیرالمؤمنین علیهالسلام بوده است؛ حال اگر این حق به ایشان داده نشد و دیران مزاحمت
کردند ـ هرچند مزاحمت جایز نباشد ـ اما نفس این حومت همچنان مطلوب و مشروع است. در حال که مرحوم آقای حائری

ب تردید نمتواند به چنین امری پایبند باشد.

منافات بعض از فرازهای دعا با استظهار مرحوم حائری
ثانیاً، نسبت به استناد به برخ عبارات این دعا بهعنوان مؤید، باید گفت که در همین دعا تعابیری وجود دارد که دقیقاً در نقطهی

مقابل این برداشت قرار دارد.

 امام سجاد (علیهالسلام) در بخش از دعا مفرمایند«:يرونَ حمكَ مبدَّ و كتَابكَ منْبوذًا و فَرائضكَ محرفَةً عن جِهاتِ
اشْراعكَ». تعبیر «فَرائضكَ محرفَةً» به این معناست که نماز جمعه از نظر شارع دارای شرط اقامه توسط امام معصوم، بوده

است؛ اما اکنون فردی ظالم و جائر متصدی اقامهی آن شده است. حضرت در این دعا به صراحت از چنین تحریف شایت
معنای روشن ،ةً» بدون چنین مصادیقوكتْرِكَ منَبِي نَنفَةً» و «سرحكَ مضائکند؛ در غیر این صورت تعابیری مانند «فَرم



نخواهد داشت.

و ينلوا نم مهدَاءعا نالْع مدهند:«اللَّهعلاوه بر این، امام علیهالسلام در ادامهی دعا به صراحت آنان را مورد لعن قرار م
اخرِين و من رض بِفَعالهِم » در این فراز امام سجاد (علیهالسلام) همان امام جمعهی غاصب را که به جای امام معصوم

به چنین غصب که راض دایرهی لعن را توسعه داده و شامل کسان دهد و حتکند، مورد لعن قرار ماقامهی نماز جمعه م
هستند را مداند، حال اگر این نماز، از حیث اقامه توسط او، مطلوب و مرض امام است، لعن اقامهکنندهی آن توجیه نخواهد

داشت.

ناظر بودن صدر عبارات دعا به حقیقت روز جمعه
نتهی سوم آن است که خطاب امام سجاد (علیهالسلام) در این دعا ناظر به «واقع» روز جمعه و عید است، نه ناظر به مصادیق

خارج تحققیافتهی آن در هر شرایط. به بیان دیر، حضرت از حقیقت و واقع روز جمعه و عید سخن مگویند، نه از آن
جمعه یا عیدی که در خارج، فاقد شرایط شرع و مقومات لازم، اقامه شده است.

عبارت «اللَّهم انَّ هذَا يوم ميمونٌ» ناظر به این معناست که روز جمعه، در فرض تحقق با شرایط معتبر شرع، روزی مبارک و
میمون است؛ نه آنکه هر آنچه به نام نماز جمعه یا عید در خارج واقع شود بالضروره مطلوب و راجح تلق گردد. التزام به این

معنا که اگر شخص قمارباز یا فاقد شرایط شرع، نماز عید یا جمعه را اقامه کند، این عمل به صرف انجام خارج، بهتر از
ترک آن باشد، امری است که بههیچوجه قابل پذیرش نیست.

بنابراین، مفاد این فراز از دعا آن است که «واقع» نماز جمعه و عید، آناه که با جمیع شرایط و قیود مقرر شرع محقق شود،
متصف به میمنت و برکت است؛ و تا پایان دعا نیز همین حقیقتِ مقید و واجد شرایط، مورد مدح و تمجید قرار گرفته است، نه

صرف صورت ظاهری و تحقق خارج فاقد شرایط آن

ضابطه استفاده از ادعیه به عنوان دلیل در استنباط فقه
این پرسش مطرح مشود که آیا متوان به «دعا» بهعنوان دلیل در استنباط فقه تمس کرد؟ بهویژه آنکه امام علیهالسلام در

آیا با وجود این، استدلال فقه .م شرعمقام دعا و مناجات، در حال راز و نیاز با خداوند است و نه در مقام جعل و انشای ح
به فقرات دعا موجه است یا خیر؟

پاسخ آن است که میان اقسام دعا تفاوت وجود دارد و نمتوان همهی فقرات ادعیه را به ی سنخ تلق کرد. گاه در ضمن دعا،
امام علیهالسلام در مقام حایت و اخبار از ی واقعیت شرع یا خارج است؛ چنانکه در همین مورد مفرماید: «اللَّهم انَّ
هذَا الْمقَام لخُلَفَائكَ». این تعبیر ظهور در اخبار از ی واقعیت دارد، نه صرف اظهار حال یا تمنّ. در چنین مواردی، دعا از
حیث دلالت، تفاوت با سایر روایات که از ائمه علیهمالسلام نقل شده ندارد و متوان به آن بهعنوان مستند فقه استناد کرد.

در مقابل، ممن است برخ دعاها یا فقرات آنها صرفاً دارای جنبهی تهذیب، تربیت یا عاطف باشند و هدف از آنها تعلیم
آداب بندگ، تضرع و توجه قلب به خداوند متعال باشد. بدیه است که چنین فقرات در مقام بیان حم شرع یا گزارش از

واقع نیستند و از اینرو، قابلیت استناد فقه ندارند.

بنابراین، معیار در امان استدلال فقه به دعا، تشخیص حیثیت حای و خبری از حیثیت تهذیب و تربیت است؛ هرگاه فقرهای
از دعا واجد ظهور در إخبار از حم یا واقع شرع باشد، استناد فقه به آن بلااشال خواهد بود، و در غیر این صورت،

نمتوان آن را در زمرهی ادلهی فقه به شمار آورد.[4]



رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
قَدِّرالْم نْتا ا، ووهتَزا قَدِ اببِه متَهصاخْتَص الَّت ةيعفالر ةجالدَّر كَ فنَائما عاضوم كَ، وائيفصا كَ وخُلَفَائل قَامذَا الْمنَّ ها م[1] اللَّه

لذَلكَ،  يغَالَب امركَ، و  يجاوزُ الْمحتُوم من تَدْبِيرِكَ كيف شىت و انَّ شىت، و لما انْت اعلَم بِه غَير متَّهم علَ خَلْقكَ.
الاشتراط، بل مقتض لهم، فالظاهر أنّ ذلك لا يقتض [2] « و ثالثا: إنّه لو كان المقصود أنّ مطلق إقامة الجمعة و إمامتها حق

الاستحقاق عدم جواز المزاحمة، فإنّ مقتض كون المسجد حقّا للمصلّ أنّه لا يجوز مزاحمته، و صرف ذلك لا يقتض عدم جواز
إقامة الجمعة، بل و لا عدم وجوبها، إذا لم ين ف البين مزاحمة للإمام 7، كما إذا كان مقيما ف أرض ليس فيها إمام و لا

منصوب، أو كان ف زمان الغيبة» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 109.)
[3] « و ف صدر الدّعاء المذكور ما يدل عل محبوبية تلك الجماعة الّت إمامها غاصب و كونها راجحة عل تركها المطلق، فقال
عل ما ف الصحيفة: «اللّهم هذا يوم مبارك ميمون، و المسلمون فيه مجتمعون ف أقطار أرضك، يشهد السائل منهم و الطالب و
الراغب و الراهب، و أنت الناظر ف حوائجهم. مهما قسمت بين عبادك المؤمنين من خير أو عافية أو بركة أو هدى. أو ترفع لهم

عندك درجة. أن توفّر حظّ و نصيب منه. و أن تغفر لنا و لهم. اللّهم إنّ هذا المقام لخلفائك» إل آخر ما تقدّم نقل بعضه»
(همان.)

[4] استاد معظّم: روزی شخص وارد قم شد و در دارالشفاء شروع به انتقاد از فقها کرد که چرا به نهجالبلاغه تمس نمکنند؟
با صدای بلند و اعتراض فراوان این مطلب را مطرح کرد. بعدها من در ی سخنران به این نقد پاسخ دادم و گفتم: نهجالبلاغه

ی کتاب فقه نیست؛ البته در برخ موارد متوان از آن تاییدات گرفت، اما اساساً نهجالبلاغه در مقام بیان و انشاء حم
شرع نیست. در بحث فقه تربیت گفتیم ی از تفاوتهای اصل بین گزارههای تربیت، اخلاق و فقه این است که در

گزارههای فقه، جعل و انشاء وجود دارد؛ یعن مول باید حم کند، بوید این واجب است، آن حرام است، این مستحب است
یا غیره.

مثلا وقت امیرالمؤمنین علیهالسلام به عثمان بن حنیف مفرمایند که شنیدهام شما در مجلس پولداران شرکت کردی، شروع به
مذمت ایشان مکنند. اما آیا متوان از این سخن نتیجه گرفت که اگر ی فرد ثروتمند از حاکم مسلمین دعوت کرد و او پاسخ

داد، این فعل حرام است؟ یا اگر ی مسئول مثل رئیس جمهور یا وزیر یا فردی ثروتمند از او دعوت کرد، بوییم این خلاف
مروت است؟ قطعاً خیر.

اینکه حضرت مفرمایند زندگ امیر و حاکم باید به اندازه ضعفا باشد، ی امر ارشادی است؛ یعن توصیه و نصیحت است.
اما اگر مسئول خود از ابتدا ثروتمند بوده، یا ثروتش به دلیل خانوادهاش زیاد شده، آیا متوان گفت مسئولیت گرفتنش حرام
است؟ این برداشت درست نیست و متأسفانه این تفرات و برداشتهای غلط در رسانهها منتشر شده و موجب آسیب به دین
شده است. هر چیزی جای خودش را دارد؛ اگر جملهای از نهجالبلاغه است باید دید آیا گزارهی فقه است یا نه؟ آیا در مقام
انشاء حم است یا صرفاً توصیه و امر ارشادی است؟ گاه توصیهای است که نمتوان وجوب بر آن بار کرد، گاه ممن

است نشاندهنده استحباب باشد؛ مثلا متوان گفت مستحب است که مسئول زندگ خود را در حد متوسط مردم قرار دهد. این
جنبهی فقه دارد ول وجوب ندارد.

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض


