
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۳۰ آذر ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 49 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
دلیل دهم، استناد به فقرهای از دعای چهلوهشتم صحیفه سجادیه است؛ بخش که در آن، امام سجاد علیهالسلام در مقام عرض
به خدای متعال مفرماید:«اللَّهم انَّ هذَا الْمقَام لخُلَفَائكَ و اصفيائكَ، و مواضع امنَائكَ ف الدَّرجة الرفيعة الَّت اخْتَصصتَهم بِها قَدِ
متَّهم رغَي بِه لَمعا نْتا امل و ،تىش َّنا و تىش فيتَدْبِيرِكَ ك نم تُومحزُ الْماوجي  كَ، ورما غَالَبي  ،َكذَلل قَدِّرالْم نْتا ا، ووهتَزاب

علَ خَلْقكَ».

مراد از تعبیر «انَّ هذَا الْمقَام» ـ بنابر آنچه مرحوم آیتاله بروجردی تصریح کردهاند ـ مقام اقامه نماز جمعه است. ایشان این
،فرماید که این مقام، ویژه خلفای الهدانند؛ زیرا امام (علیهالسلام) بهصراحت بیان مفقره را از بهترین دلایل بر اشتراط م

،دارد که واجد عناوین خلافت اله ر، این مقام اختصاص به کساه امانتداران اوست. به بیان دیبرگزیدگان او و جای
صفوت و امانت باشد. از آنجا که این عناوین، بهطور حقیق و کامل، تنها بر معصومان علیهمالسلام صدق مکند، غیر معصوم

نه متصف به عنوان خلیفه اله است، نه در شمار اصفیای اله قرار مگیرد و نه واجد عنوان امانت اله است.

اشالات مرحوم حائری به استدلال به دلیل نهم
ال اول: تفسیر «هذا المقام» ناظر به ریاست عامه و امامیت کلیه الهاش

استدلال بدین صورت تقریر شده است که «اللَّهم انَّ هذَا الْمقَام» به معنای مقام اقامه نماز جمعه است و سپس به قرینه ادامه
دعا یعن «لخُلَفَائكَ و اصفيائكَ» نتیجه گرفته مشود که این مقام اختصاص به خلفا و برگزیدگان اله دارد و از این طریق،

مدعا اثبات مگردد.نخستین اشال که مرحوم آقای حائری مطرح مکنند، ناظر به تفسیر تعبیر «هذَا الْمقَام» است.ایشان
مفرماید: احتمال قوی وجود دارد که مقصود از «هذَا الْمقَام» ریاست عامه و همان امامت کلیه الهیه باشد که در این صورت

اقامه نماز جمعه و نماز عید، تنها ی از شئون و مظاهر آن بهشمار مرود.

غْلُوبِينكَ مخُلَفَاو تُكَ وفْوص ادع َّتفرمایند: عبارت «حکنند و مایشان برای تأیید این برداشت، به ادامه فراز دعا استناد م
مقْهورِين مبتَزِين» ناظر به غصب امامت و ریاست اصل است؛ زیرا مغلوب و مقهور شدن صفوت و خلفای اله، ارتباط با

اقامه نماز جمعه بهعنوان ی عمل عبادی جزئ ندارد، بله به سلب آن امامت و ریاست فراگیر بازمگردد.[1]

توضیح «ان قلت»
مرحوم حائری در ادامه ی اشال را مطرح مکند و سپس به آن پاسخ مدهد؛ ایشان در این عبارت مفرماید: ظاهرِ عبارتِ

«انَّ هذَا الْمقَام» به قرینهی جملهی «ف الدَّرجة الرفيعة الَّت اخْتَصصتَهم بِها» اقامهی نماز عید و جمعه است، ظاهر این عبارت
این است که مقصود از «درجهی رفیعه» همان ریاست عامه است، و مرجع ضمیر «ابتزوها» نیز همان درجهی رفیعه مباشد،

و آنچه امام (علیهالسلام) پس از آن ذکر مفرماید، مترتّب بر غصب خلافت است؛ اما به این دلیل که نماز جمعه از شئون و
لوازم درجهی رفیعه یعن ریاست عامه است، مقصود از «مقام»، مقام اقامهی عید و جمعه است.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


توضیح «قلت»
مرحوم حائری در پاسخ م فرماید: بعید است که مقصود از «درجهی رفیعه» ریاستِ عامه باشد؛ بله چهبسا نزدیتر آن باشد
که مراد از آن، مقام معنویِ الهای باشد که قابل غصب نیست. بر این اساس، مقصود از هذا المقام این است که اعطای مقام

ریاست عامه بر مسلمین به اهل بیت، در ضمن اعطای آن درجهی رفیعه و عال معنوی تحقق یافته است؛ درجهای که همان
ولایتِ حقیق و خلافتِ اله است که در آیه «انّ جاعل ف ارضِ خَليفَةً» بیان شده است.

همچنین، بازگشت ضمیر «ابتزوها» به «الدرجه الرفیعه» روشن و معلوم نیست؛ بله چهبسا نزدیتر یا دستکم محتمل آن
است که این ضمیر به «مقام» بازگردد. و مؤنث آمدنِ ضمیر نیز شاید از این باب باشد که مقصود از «مقام»، ریاست یا

حومت یا ولایتِ ظاهری است.[3]

ارزیاب اشال اول
در ارزیاب اشال مرحوم حائری به دو نته اشاره مکنیم.

1. ظهور صدر دعا در مقام اقامه نماز جمعه
اولا در صدر این دعا، امام سجاد علیهالسلام مفرماید: «اللَّهم انَّ هذَا يوم مباركٌ ميمونٌ، و الْمسلمونَ فيه مجتَمعونَ ف اقْطَارِ

ارضكَ، يشْهدُ السائل منْهم و الطَّالب و الراغب و الراهب، و انْت النَّاظر ف حوائجِهِم». این فراز بهروشن ناظر به همان روز
خاص است. پس از اتمام این بخش، امام علیهالسلام در ادامهی دعا مفرماید: «اللَّهم انَّ هذَا الْمقَام»، که مقصود از آن، همین

مقام اقامهی نماز جمعه و نماز عید است. بنابراین، تعبیر «انَّ هذَا الْمقَام» ظهور در مقام اقامهی جمعه و عید دارد و دلالت
مکند بر اینکه این مقام، شأن و حق خلفای اله است.

2. وجود تلف در استظهار مرحوم حائری
ثانیاً، در تفسیر عبارت دعا، ناگزیر نوع تلّف در کلام مرحوم حائری به چشم مخورد؛ زیرا متن دعا چنین است: «انَّ هذَا

الْمقَام لخُلَفَائكَ و اصفيائكَ و مواضع امنَائكَ ف الدَّرجة الرفيعة الَّت اخْتَصصتَهم بِها قَدِ ابتَزوها». ضمیر «ها» در «قَدِ ابتَزوها»
بهروشن به همان ضمیر «ها» در «بِها» بازمگردد؛ یعن به «الدرجة الرفيعة». تعبیر «اخْتَصصتَهم بِها» ناظر به اختصاص
دادن آن درجهی رفیعه به خلفا و اوصیای اله است، نه به خودِ «مقام». و «قَدِ ابتَزوها» نیز بهمعنای غصب همان درجهی

رفیعه است.

ازاینرو، بازگرداندن ضمیر «ابتزوها» به «مقام» و تفسیر آن به غصب مقام، با ظهور لفظ عبارت سازگار نیست؛ بله ظهور
روشن جمله آن است که غصب، متعلّق به «درجهی رفیعه» است. این معنا چندان واضح است که اساساً نیازمند دقتهای

پیچیده و تحلیلهای بعید نیست.[4]

بنابراین، خلاصهی اشال اول آن است که مرحوم آقای حائری تعبیر «هذَا الْمقَام» را به ریاستِ عامه بازگردانده و «درجهی
رفیعه» را ناظر به مقام معنویِ عنداله دانستهاند؛ و بر این اساس، نتیجه گرفتهاند که دعا اساساً ناظر به مسئلهی امامت جمعه

نیست.

در پاسخ گفته شد که مقصود از «انَّ هذَا الْمقَام» همان مقام اقامهی نماز جمعه است و «درجهی رفیعه» نیز به ریاستِ عامهی
ائمهی معصومین علیهمالسلام بر مسلمانان بازمگردد.

اشال دوم: ظهور دعا در اشال امام (ع) در فرض نماز جمعه به عنوان امام و حاکم
الیهمقام اقامهی نماز جمعه یا عید باشد ـ مشار «قَامذَا الْمبا پذیرش اینکه مقصود از «ه ال دوم آن است که ـ حتحاصل اش



اسم اشاره، نفسِ نماز نیست، بله «الصلاة المأت بها بعنوان الإمامة و الخلافة» است. به بیان مرحوم حائری، متوجه امام
سجاد (علیهالسلام) متوجه آن است که بنامیه نماز جمعه را با عنوان امامت و خلافت اقامه مکردند، در حال که این عنوان

منحصر به امام حق است؛ زیرا اولویت مسلّم در نماز جمعه، بدون تردید به امام اختصاص دارد، و اقامهی نماز با این عنوان از
سوی امام جور، تعرض به مقام امامت محسوب مشود.

بر این اساس، اگر شخص نماز جمعه را اقامه کند، در حال که نه امام معصوم است و نه منصوب از جانب او، و آن را نیز با
عنوان امامت و خلافت اقامه نند، اشال متوجه آن نخواهد بود. مرحوم حائری برای تقریب این معنا به مثال اخذ زکات

تمس مکند؛ اخذ زکات به عنوان وکالت از سوی صاحب حق، تصدّی مقام ولایت نیست، اما اخذ آن به عنوان ولایت، بدون
استحقاق، تعرض به مقام ولایت به شمار مآید. نتیجه آنکه انار امام سجاد (علیهالسلام) ناظر به اقامهی نماز با عنوان امامت

و خلافت است، نه اصل اقامهی نماز جمعه.[5]

ارزیاب اشال دوم: ظهور مشار الیه هذا در منصب امام جمعه
پاسخ این اشال روشن است؛ امام سجاد (علیهالسلام) مقصودش نیت اقامهکنندگان نماز جمعه نیست، بله به خود «مقام»

یعن منصب امام جمعه، فارغ از نیت کسان است که نماز را اقامه مکنند، نظر دارد.

اشال مرحوم آقای حائری در صورت وارد است که مراد از «هذا» همان نماز ظاهری باشد؛ نماز ظاهریای که ممن است به
نیتهای مختلف اقامه شود؛ مثلا به نیت امامت یا صرفاً برای خواندن نماز جمعه. اما آنچه در این دعا مشارالیه است، مقام و

منصب امام جمعه است، نه نماز ظاهری.

 امام سجاد علیهالسلام به نماز ظاهری کاری ندارد و مفرماید: «انَّ هذَا الْمقَام» یعن این منصب و جایاه، منصب ائمه
معصومین علیهمالسلام است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] « أولا: أنّه من المحتمل قويا أن يون المقصود من «المقام» ف كلامه 7، هو الرئاسة العامة الّت من مظاهرها إقامة صلاة

الجمعة و العيد، كما يدل عل ذلك أو يؤيده قوله 7 بعد ذلك بأسطر: «حتّ عاد صفوتك و خلفائك مغلوبين مقهورين مبتزين، يرون
ك متروكة». لوضوح أنّ ذلك كلّه ليس مترتّبا علفة عن جهات إشراعك و سنن نبيمك مبدّلا و كتابك منبوذا و فرائضك محرح

إقامة الجمعة و العيد، بل يون مترتّبا عل غصب الرئاسة العامة الإلهية.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 108.)
[2] « إن قلت: الظاهر من قوله «إنّ هذا المقام» هو إقامة العيد و الجمعة لقوله «ف الدرجة الرفيعة الّت اختصصتهم بها».

الظاهر ف أنّ المقصود ب «الدرجة الرفيعة» ه الرئاسة العامة، و يون مرجع ضمير «ابتزوها» هو الدرجة الرفيعة، و يون ما
يذكره بعد ذلك مترتّبا عل غصب الخلافة، و لن المقصود من «المقام» هو مقام إقامة العيد و الجمعة، الّذي هو من شؤون

الدرجة الرفيعة الّت ه الرئاسة العامة.» (‏همان.)
الأقرب كون المقصود بذلك هو المقام المعنوي ة، بل لعلئاسة العامفيعة هو الرون المراد من الدرجة الر[3] « قلت: إنّه بعيد أن ي

الإله غير القابل للاغتصاب، فيون المقصود أنّ إعطائهم مقام الرئاسة إنّما حصل ف ضمن إعطاء الدرجة الرفيعة العالية
المعنوية الّت ه الولاية الحقيقية و الخلافة الإلهية المشار إليها ف التاب العزيز بقوله تعال «انّ جاعل ف ارضِ خَليفَةً» و

رجوع ضمير «ابتزوها» إليه غير معلوم، بل لعل الأقرب أو المحتمل رجوعها إل «المقام». و تأنيث الضمير،لعلّه من باب الإشارة
إل كون المراد من «المقام» هو الرئاسة أو الحومة أو الولاية الظاهرية.» (‏همان.)

[4] استاد معظّم: من این مطلب را مرر بیان کردهام و شما نیز شنیدهاید، یا خودتان انشاءاله بدان واقف هستید، که امام
خمین رضوانالهعلیه در مسئلهی غدیر به نتهای تصریح فرمودند که پیش از آن کمتر دیده مشد کس بدان توجه کرده باشد.



ایشان در تحلیل واقعهی غدیر فرمودند که مسئلهی غدیر، اعلان حومت امیرالمؤمنین علیهالسلام بوده است.
گاه این پرسش مطرح مشود که اگر پیامبر اکرم صلالهعلیهوآله پیش از غدیر، بهکرات تعابیری مانند «اَنْت منّ بِمنْزِلَة هارونَ

من موس»، «اَنْت وصي» و «اَنْت خَليفَت» را دربارهی امیرالمؤمنین علیهالسلام بیان کرده بودند، چرا در ماجرای غدیر آن
دغدغه و خوف وجود داشت؟ پیامبر اکرم آن تعابیر را چه زمان فرمودند؟ این سخنان در یومالدار و یومالإنذار، یعن در اوایل

بعثت، بیان شد؛ آنجا که فرمودند هر کس دعوت مرا بپذیرد، جانشین من خواهد بود و امیرالمؤمنین علیهالسلام همانجا این
دعوت را پذیرفت. در آن مقطع، خوف در کار نبود؛ اما در مسئلهی غدیر، پیامبر اکرم خوف داشت.

علت این تفاوت آن است که غدیر، روز اعلان حومت ظاهری بود. امام خمین رحمهاله تصریح مکنند که ولایت معنویِ
حقیق، جایاه خود را دارد و محل نزاع در اینجا نیست؛ بله آنچه در غدیر به مردم اعلام شد، این بود که «من كنْت موه فَهذَا

عل موه»، یعن هر کس ریاست و حاکمیت ظاهری و علالاطلاق پیامبر را پذیرفته است، باید ریاست و حاکمیت
امیرالمؤمنین علیهالسلام را نیز بپذیرد.

[5] « و ثانيا: إنّه عل فرض كون المراد من «المقام» هو مقام إقامة الجمعة و صلاة العيدين، فلا ريب أنّ المشار إليه هو الصلاة
المأت بها بعنوان الإمامة و الخلافة، و من المعلوم أنّ ذلك منحصر بالإمام، فإنّ ما يتقوم به الأولوية المسلّمة ف الجمعة هو الإمام

بلا إشال، فإقامتها بعنوان أنّ إمام الجور مقوم للأولوية المذكورة، تعرض لمقام الإمام و هذا نظير أخذ الصدقات من باب
الولاية، حيث إنّ أخذها بعنوان الوكالة عن أربابها ليس تصدّيا لمقام الولاية، بخلاف أخذها من باب الولاية، فإنّ ذلك تصدّ لها من

الانحصار بالعنوان المذكور الظاهر أنّه مورد للإشارة ف عل الاشتراط و إن دل عل ون غير جائز، فلا يدلدون استحقاق، في
كلامه.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، 109.)

منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض


