
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۲۴ آذر ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 47 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
در جلسه گذشته، حدود و ثغور «عالم اعتبار» و نسبت آن با محالات عقل، بهویژه «فرد مردد» بررس شد. پس از پذیرش مبنای
محقق اصفهان در استحالهی توین فرد مردد، این پرسش طرح مشود که آیا متوان امری را که عقلا محال بالذات است، در
ساحت اعتبار داخل کرد یا نه. برای پاسخ، نخست حقیقت اعتباریات در فلسفه و اصول تبیین مگردد. در فلسفه، بحث از نحوه

وجود و اصالت است، اما در اصول، اعتبار ناظر به فعل معتبِر (شارع یا عقلاء) و جعل نسبتها و حقوق است؛ اعتباریات «لا
واقع لها إلا بنظر المعتبِر» و بهمحضِ سلبِ اعتبار، ساقط مشوند. در ادامه، تقسیم اعتباریات نزد محقق اصفهان و محقق

عراق مطرح مشود. اعتبارات تسبيب (مانند ملیت در معاملات که بهواسطه ایجاب و قبول) و اعتبارات مباشری (مانند وضع
«در ذهناند. در ادامه تمایز «اعتباری» و «انتزاع و تنزیل رف وجود ادعایلغوی)، همچنین «الاعتباریات المحضة» که ص

یادآور مشود. امور انتزاع تابع منشأ تویناند، اما امور اعتباری جز جعل معتبر واقعیت ندارند. ضابطهی امان اعتبار نیز
«الاعتبار تابع للأثر» دانسته مشود؛ هر جا بر ی جعل، اثر عقلای و عمل بار نشود، آن اعتبار لغو و کالعدم است؛ ازاینرو،
جمع حقیق نقیضین حت در عالم اعتبار هم موضوعیت حقوق و عمل ندارد. بر همین مبنا، تحلیل محقق اصفهان از اعتبار

بهعنوان «تنزیل ما لیس بموجود منزلة الموجود» طرح مشود. مفاهیم مانند ملیت، اسد، بیاض و فوقیت دو نحو وجود
دارند: حقیق مقول و اعتباری تنزیل؛ عرف گاه شجاع را «اسد»، قلب پاک را «أبیض» و برتری علم را «فوقیت» منامد.

همین منطق در شرط متأخّر نیز جاری است. تأثیر متأخّر در متقدّم تویناً محال است، اما شارع متواند صحت روزه را منوط
به غسل شب اعتبار کند. نهایتاً، با الهام از محقق حائری و تقریر امام خمین، جمع میان استحاله توین فرد مردد و امانِ

وجود اعتباریِ آن تبیین مشود. «أحدهما» متواند در ساحت جعل و سیره عقلاء، واحد اعتباری و موضوع بیع، طلاق و…
قرار گیرد، بهشرط آنکه بر این اعتبار، آثار عقلای روشن مترتب باشد و بهجای جامع انتزاع، خودِ فرد علالبدل در سطح

اعتباری ملحوظ شود.

تفی احام عقل و اعتباری و سرنوشت «فرد مردد» در واجب تخییری
تفی احام عقلیه و امور اعتباریه

از مجموع مباحث گذشته روشن شد که در تحلیل بسیاری از مسائل اصول و فقه، ناگزیر از تفی دقیق میان احام عقلیه و
کشاند؛ و توجه درست به آن، در عینانسان را در پارهای از مسائل به بنبست م ،یه هستیم. غفلت از این تفامور اعتباری

حفظ مبان عقل، راهحل بسیاری از مسائل نوپدید را مگشاید. جوهر این تفی آن است که ملاک در احام عقلیه، امان و
امتناع در صقع واقع و توین است؛ ملاک در احام اعتباریه، امانِ جعل و ترتّبِ اثر عقلای در صقع اعتبار است.

بر این اساس، برهان که در حوزۀ عقل نظری برای استحاله «فرد مردد» اقامه مشود، ناظر به عالم توین است و به همانجا
اختصاص دارد؛ این برهان، بهخودیخود در ساحت اعتبارات و تشریعات جریان ندارد. از اینرو متوان چنین گفت: «عقلا و

تویناً، فرد مردد محال است؛ اما در عالم اعتبار، عقلاء متوانند آن را پذیرفته و بر آن آثار مترتّب سازند.» تعبیر مشهور
«الاعتبار خفيف المؤونة» ناظر به همین نته است؛ یعن اگر در عالم واقع، برهان عقل مانع از تحقّق شیئ باشد، این مانع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


لزوماً به معنای انسداد راه اعتبار در ساحت تشریع نیست؛ بله ممن است شارع یا عقلاء، در چارچوب معقول، آن امر را در
عالم اعتبار داخل کنند.

در اصطلاح اصولیان، «وجود اعتباری» نه بهمعنای صرفِ وجود ذهن است و نه بهمعنای وجود خارج بما هو هو؛ بله «عالم
الاعتبار، ظرف مستقل بإزاء الذهن والخارج». واقعیتِ امر اعتباری، همان جعل و لحاظ معتبر است، نه چیزی افزون بر آن. بر

ه بالمعنام عقلیان در امور اعتباری، از دایرۀ احات». دایرۀ اممن العقلی ات أوسعتوان گفت: «الاعتباریهمین اساس م
الأخص وسیعتر است.

در برخ کلمات شیخ اعظم انصاری(قدّسسره) ـ بهویژه در رسائل و ماسب، از جمله در باب استصحاب احام عقلیه[1] ـ
مضمون نزدی به این معنا دیده مشود؛ از نظر شیخ، ملاکاتِ احام شرعیه اوسع از ملاکاتِ احام عقلیه است. یعن در

بسیاری از موارد، عقل به ملاک دسترس ندارد، اما شارع بر اساس ملاک که نزدش معلوم است، حم جعل مکند، هرچند آن
ملاک، عندَ العقل مجهول باشد. اگر این نته قدری دقیقتر صورتبندی شود، نتیجه آن است که در پارهای از موارد، عقل نظری
اصلا راه به درک ملاک و ثبوت حقیق ندارد. اما اعتبار و تشریع در آنجا متواند وارد شود و نظام حقوق و تلیف را سامان

دهد.

بر این مبنا، اگر چیزی از نظر عقل نظری، در صقع توین محال شد، این امر بهخودیخود مستلزم محالبودنِ آن در ساحت
اعتبار نیست، بله معیار اصل در امانِ اعتبار آن است که «آیا بر این اعتبار، اثر عقلای مترتّب مشود یا خیر؟» اگر اعتباری
نفسه» به لحاظ لفظ ء علاثر باشد، در حقیقت کالعدم است. بهعنوان نمونه، فرضِ «اجتماع نقیضین» یا «توقّف الشلغو و ب
متصور است، اما چون هیچ اثر عقلای بر چنین فرض بار نمشود، عقلاء آن را موضوع جدّیِ اعتبار قرار نمدهند. در مقابل،

اگر امری هرچند در توین محال باشد، اما بتوان در عالم اعتبار بر آن اثر عمل روشن بار کرد، چنین اعتباری معقول و قابل
دفاع خواهد بود.

تأکید امام خمین بر تفی توین و تشریع
ی از نات اساس در مبان اجتهادی امام خمین(قدّسسره) ـ که در کلمات دیران نیز کموبیش حضور دارد، ول با این

وضوح کمتر طرح شده ـ همین تأکید بر تفی میان توین و تشریع است.[2] ایشان بارها متذکر مشوند که «نباید احام و
قواعد توین را وارد ساحت تشریع کرد.» ایشان در کتاب البیع، ذیل بحث از سببیت ایجاب و قبول در معاملات، صریحاً

مفرمایند:

إنّ الإيجاب والقبول ف البيع وسائرِ الأسباب ف المعاملات، لا تون أسباباً واقعية وعللا لإيجادِ الملية أو الزوجية ونحوهما؛
ضرورة أنّ المذكوراتِ أمور اعتبارية، لا واقعيةَ لها ف غيرِ صقع الاعتبار. ولو كان الاعتبار اعتبار أمرٍ خارج، فلا تون المليةُ
من الأوصافِ التوينية الموجودة ف الخارج، بل لو كان لها خارجيةٌ، تون خارجيتُها خارجيةً اعتباريةً لا واقعية، فلا يعقَل أن

تون الأسباب عللا لها؛ لعدم إمانِ علّيتها لاعتبارِ العقلاء، بل له مبادى خاصةٌ به.[3]

خلاصه کلام ایشان این است که ملیت و زوجیت و امثال آن، علّت و معلول توین ندارند. اسبابِ معامل، علل حقیق برای
مانند امتناع تأثیر المتأخّر ف) وینت ته مجرای اعتبار شارع و عقلاء هستند. از اینرو، قواعد علّیایجاد این عناوین نیستند، بل

المتقدّم) را نباید بواسطه بر اعتبارات تطبیق کرد.

الواحد لا يصدر عنه إلا» وین و تشریع در فقه و اصول فراوان است؛ از جمله وارد کردنِ قاعده فلسفنمونههای خلط میان ت
الواحد» در تحلیل واجب تخییری،[4] در حالکه این قاعده اساساً در قلمرو علّیتِ توین طرح شده، نه در عالم جعل اعتباری.



تطبیق قاعده منطق «إذا انتف الجزء انتف الل» بر عبادات، با اینکه در امور اعتباری، شارع متواند نماز ناقص را «منزلةَ
التام» قرار دهد و آن را مجزی بداند؛ یعن بهنحو اعتبار، عنوان «کل» را بر ناقص صادق نماید. در حوزۀ اعتبارات، شارع

متواند بفرماید: «این مقدار از اجزاء، بمنزلة تمام است»، هرچند در منطق توین، کل بدون جمیع اجزاء تحقّق نیابد.

ید» در پرتو این تفسرنوشت «فرد مرد
با توجه به تفی یادشده، ی از مصادیق روشن خلط توین و تشریع، بحث «فرد مردد» است. از حیث عقل نظری و در

صقع توین، فرد مردد، بهنحو واقع، محال است. اما از حیثِ اعتبار، در پرتو سیرۀ عقلاء، متوان گفت اگر بر «أحدهما غیر
المعین» آثار عقلای مترتّب شود، اعتبار آن محال نیست و متوان آن را موضوع انشاء و حم قرار داد. در معاملات مستحدثه،

مانند معاملات آت، بیع استصناع و پیشفروش، ی از مبان اصل همین است که چیزی که فعلا در خارج موجود نیست،
شارع و عقلاء وجود آن را در عالم اعتبار مفروض مگیرند و بر آن معامله مکنند. این همان «تنزیل المعدوم منزلةَ الموجود»

است.

بر اساس آنچه گذشت، در مسئلۀ «فرد مردد» و نسبت آن با واجب تخییری متوان چنین جمعبندی کرد: از حیث عقل نظری و
توین، اشالات مرحوم محقق اصفهان بر «فرد مردد حقیق» وارد است. فرد مردد، بهعنوان واقع توین، لا ثبوت له، لا ماهيةَ
له. از حیث تشریع و اعتبار عقلای، بر مبنای که از محقق حائری و در بخش از کلمات امام خمین استفاده شد، متوان گفت:

«الفرد المردد موجود ف عالم الاعتبار، يقبل ترتيب الأثر». یعن در ساحت اعتبار، عقلاء «أحدهما» را در بیع، ناح، طلاق،
وصیت و امثال آن، موضوع انشاء و حم قرار مدهند و بر آن آثار مترتّب مسازند، هرچند در توین، فرد مردد معقول نباشد.

میرزای نائین، در مقام تحلیل عرف، ناظر به همین ساحت اعتبار عقلائ است؛ آنجا که مگوید عرف در «بیع أحد المالین» یا
«طلاق إحدی الزوجتین»، اصل انشاء را صحیح مدانند و آثار وضع را بر آن حمل مکنند.[5] اگر کس مبنای او را صرفاً

بر قواعد فلسف و ثبوت توین حمل کند، اشالات اصفهان بر آن وارد خواهد بود. اما اگر این تحلیل در چارچوبِ اعتبار
عقلائ فهمیده شود، از این جهت قابل دفاع است.

د» بهعنوان متعلَّق واقعمحض، «فرد مرد توان گفت از حیث تحلیل عقلبر این مبنا، در خصوص واجب تخییری نیز م
وجوب، تویناً محال است. اما از حیثِ لسانِ شرع و زبان عرف، تعابیری مانند «أحد هذین الفعلین واجب علی» متواند بر
همان منطق اعتبار استوار باشد، مشروط بر آنکه بر این جعل، آثار تلیف روشن (مانند ثبوت عقاب بر ترکِ جمیع اطراف، و

کفایتِ امتثالِ ی از اطراف) مترتّب گردد. و در تحلیل نهای، تخییر در مقام امتثال، نه در سنخ وجوبِ واحدِ متعلَّق به فرد
مردد، تفسیر شود؛ چنانکه بر مبنای امام خمین(قدّه) توضیح داده شد.

مختار نهای در واجب تخییری بر مبنای امام خمین(قدّسسره)
بر اساس آنچه از کلمات امام خمین(رضوانالهتعالعلیه) در مناهج الوصول و برخ تقریرات درس ایشان استفاده شد،[6]

متوان تصویر نهای واجب تخییری را چنین ترسیم کرد:

تعدّد وجوب، اراده و متعلَّق: در واجب تخییری، به تعدادِ اطرافِ تخییر، وجوبات و ارادات مستقل جعل شده است. در مثالِ
«أعتق رقبةً أو أطعم ستّین مسیناً»، ی وجوب مستقل به عتق رقبه تعلّق گرفته است؛ وجوب مستقل دیر به اطعام شصت

مسین تعلّق گرفته است. هر ی از این وجوبات، متعلَّق معین و مشخص دارد، و ارادۀ تام مستقلّ در ناحیۀ مول بهدنبال خود
دارد. بر این اساس، واجب تخییری بدین معنا نیست که ی وجوبِ واحد با متعلَّق مبهم یا مردد فرض شده باشد؛ بله

«الوجوبات متعدّدة، والإرادات متعدّدة، والمتعلّقات متعدّدة ومعينة.»

نقش «أو» در مقام امتثال، نه در مقام جعل: ادات تخییر، مانند «أو»، در ناه امام خمین هیچ دخالت در مقام جعل و سنخ



وجوب ندارند؛ بله کارکرد آنها صرفاً ناظر به مقام امتثال است. «أو» در لسانِ دلیل دو پیام اساس را به ملف منتقل مکند:
1- عدم لزوم جمع میان دو طرف؛ 2- تخییر ملف در تعیین مصداق امتثال. یعن هر کدام از افعال را انجام دهد، امتثال

حاصل است. بر این مبنا، اگر ملف هر دو فعل (عتق و اطعام) را ترک کند، ی عصیان محقق شده است، نه دو عصیان. و
اگر هر دو فعل را انجام دهد، ی امتثال و ی اطاعت صدق مکند، هرچند دو فعل خارجاً واقع شده است؛ زیرا حقیقتِ تلیفِ

مول، بهواسطۀ «أو»، در مقام امتثال به انجام ی منحل مشود.

بنقش بحث ملاکات و اغراض در اصل تحلیل تخییر: در ناه امام خمین، تحلیل واجب تخییری بر محور وحدت و تعدّدِ
غرض یا بر اساسِ مصلحتِ تسهیل و تزاحم ملاکات، در اصل تقسیم واجب به تعیین و تخییری نقش ندارد. بر این اساس،

است، و اگر اغراض متعدد باشد، تخییر شرع گفت اگر غرض واحد باشد، تخییر عقلکه م تحلیل مرحوم آخوند خراسان
است؛ هرچند در سطح از تحلیل قابل تصور است، اما در ذاتِ تقسیم واجب نقش ایجاب ندارد. همچنین ارجاع تخییر به

«تزاحم ملاکات» یا «مصلحتِ تسهیل»، از نظر امام، در اصل حقیقتِ تخییر دخالت ندارد. تقسیم واجب به تعیین و تخییری
مانند تقسیم آن به نفس و غیری، ی تقسیم اعتباری در حوزۀ بعث و جعل است، نه تحلیل فلسف در حوزۀ اغراض و ملاکات.
بر این مبنا، ارادهها متعدد است. بعثها متعدد است. متعلَّقات نیز متعدد و معیناند. و «حقیقة التخيير منحصر ف مقام الامتثال،

لا ف سنخ الوجوب والإرادة.» این حقیقتِ تخییر، در لسانِ دلیل و بهواسطۀ «أو» ظهور پیدا مکند.

اصالة الإطلاق در ش میان واجب تعیین و تخییری
با روشنشدن حقیقت واجب تخییری بر اساس مبنای فوق، متوان به سؤالِ اصول معروف در اوائل مباحث الفاظ بازگشت.

اگر در وجوبِ فعل ش کنیم که تعیین است یا تخییری، «أصالة الإطلاق» چه اقتضای دارد؟ تحلیل بر مبنای مختار چنین
است:

تخییر، مستلزم بعث و ارادۀ زائد است

بر مبنای ما، «تخییری بودنِ واجب» بدین معناست که در کنار بعث و ارادۀ فعل معلوم از دلیل، بعث و ارادۀ دیری نیز جعل
شده باشد. مثلا در مورد «أعتق» و «أطعم»، اگر تخییری بودن واجبِ ملف مفروض باشد، این به معنای جعل دو وجوب و دو
اراده است، نه ی وجوب مردد. در فرض ش، هنام که ی خطابِ واحد در اختیار داریم، تردید در این است که آیا شارع

در کنار این وجوبِ مفروض، وجوب دیری نیز جعل کرده است یا نه. در حقیقت، ش در تلیف زائد و مؤونهی زائده در جعل
است.

اصالة الإطلاق، ناف مؤونه زائده است

در مواردی که ی خطاب واحد در دست است، و تردید در جعل تلیفِ جدید یا قید زائد داریم، «أصالة عدم القید و عدم
الزائد» اقتضا مکند که وجودِ بعث و ارادۀ زائد نف شود. بهعبارت دیر، تخییری بودن، محتاج بیان و قید زائد در مقام جعل

است، و چون چنین قیدی در دلیل مورد بحث نیامده، با اصالة الإطلاق (به معنای اصول نف مؤونه زائد)، تعیین بودنِ وجوب
استفاده مشود. مراد ما از «اصالة الإطلاق» در اینجا، آن نیست که خودِ هیئتِ امر، اطلاق وضع مصطلح داشته باشد که

به «تعیین» و «تخییری» قابل تقیید باشد. بله مقصود این است که طرف مقابل (یعن تخییری بودن) نیازمند قید و مؤونهی زائد
در جعل است. با «أصل عدم الزائد»، همان مدلولِ بسیط (وجوب تعیین) اثبات مشود. این همان تقریری است که در بحث

«نفس و غیری بودن واجب» نیز بهکار رفت.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏انصاری، مرتض، «فرائد الأصول‏»، ج 3، ص 38-37.



[2]‐ ‏خمین، روح اله، «مناهج الوصول إل علم الأصول‏»، ج 1، ص 343؛ خمین، روح اله، «کتاب البیع»، ج 4، ص 281.
[3]‐ ‏خمین، کتاب البیع، ج 2، ص 211.

[4]‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم، «کفایة الأصول»، ج 1، ص 261.
[5]‐ ‏نائین، محمدحسین، «فوائد الاصول‏»، با محمد عل کاظم خراسان، ج 1، ص 235.

[6]‐ ‏خمین، مناهج الوصول إل علم الأصول‏، ج 2، ص 87.

منابع
‐ آخوند خراسان، محمد کاظم، کفایة الأصول، ۳ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ انصاری، مرتض، فرائد الأصول‏، ۴ ج، قم، مجمع الفر الاسلام‏، 1428.
.1379 ،ه، کتاب البیع، ۵ ج، تهران، مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمینروح ال ،خمین ‐

‐ ———، مناهج الوصول إل علم الأصول‏، ۲ ج، قم، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين( ره)، 1415.
‐ نائین، محمدحسین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان، ۴ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


