
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 46 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، دلیل نهم در اثبات شرطیت نماز جمعه به امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب ایشان مورد بررس قرار

گرفت، مرحوم حائری با بیان چهار اشال به استدلال به روایت استحباب استشعار حزن در عیدین،[1] دلالت این روایت بر
مدع را نپذیرفت. اما پس از پاسخ به اشالات ایشان در جمع بندی این دلیل به این نتیجه رسیدیم، نات که آیتاله حائری در
پاسخ به استدلال مبتن بر این روایت مطرح کردهاند، تام و قابل پذیرش نیست. به نظر ما، نماز جمعه از این حیث در حم نماز
عیدین است؛ بدین معنا که هرچند ادعای قطع و جزم در این مسئله ممن نیست، اما ظن قوی وجود دارد که اگر بر اساس این

روایت، اقامه نماز عیدین به امام معصوم یا منصوب از جانب او اختصاص داشته باشد، همین ملاک و حم در مورد نماز
جمعه نیز جریان خواهد داشت.

اعتبار سنج «عبداله بن دینار» بر اساس عدم قدح رجال و اصالة الوثاقة
اثبات وثاقت بر اساس مبنای اصاله الوثاقة و اصاله العدالة

در بررس سند روایت، عبداله بن دینار هرچند در کتب رجال تصریح به توثیق خاص درباره او نشده است، اما بر اساس
مبنای که در فقه اختیار کردهایم، عدم ذکر قدح یا تضعیف درباره راوی برای اعتبار او کفایت مکند؛ ازاینرو، ما به «اصالة

الوثاقة» و «اصالة العدالة» ملتزم هستیم. به بیان دیر، هرگاه راوی در معرض نقد رجالیان قرار گرفته و با این حال تضعیف در
حق او نقل نشده باشد، همین امر برای احراز اعتبار او کاف است. این مبنا از اهمیت بالای برخوردار است و نباید چنین

پنداشت که فقدان توثیق صریح، مستلزم کنار گذاشتن روایت است؛ بله همین مقدار که راوی فاقد قدح و طعن باشد و در
معرض ارزیاب ناقدان قرار گرفته باشد، کفایت مکند.

وجود قرینه نقل اجلا
در این مورد، افزون بر فقدان هرگونه تضعیف، قرائن مؤیدی نیز وجود دارد؛ از جمله آنه حنان بن سدیر ـ که از چهرههای

شناختهشده است ـ و نیز حسن بن محبوب ـ از اصحاب اجماع ـ از عبداله بن دینار روایت نقل کردهاند، و این خود شاهدی بر
عدم اشال در وثاقت وی است.

توثیق در کتب عامه
افزون بر این، برخ گزارشها حاک از آن است که در بعض منابع اهلسنت، مانند آثار طبری[2]، نیز نسبت به او نوع توثیق

صورت گرفته است؛ بنابراین، این روایت از حیث سند با مشل مواجه نیست.

وجود ندارد، زیرا ملاک، صدق و امانت در نقل است؛ چهبسا راوی غیرشیع تفاوت در وثاقت نقل نیز میان راوی شیعه و سن
نیز در نقل صادق و مورد اعتماد باشد. البته اگر راوی، هرچند فاقد قدح رجال، در نقلهای اعتقادی یا مطالب مخالف مذهب
امامیه سخنان داشته باشد، از جهات دیر ممن است روایت او قابل پذیرش نباشد، اما از حیث اصل وثاقت، همین مقدار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


کفایت مکند. تنها در فرض وجود طعن یا تضعیف است که روایت آسیب مبیند، و صرف مجهولبودن به معنای نداشتن
توثیق، مضر به اعتبار نیست؛ اگرچه مجهول مطلق که اساساً نام از او در منابع رجال نیامده باشد، محل بحث در این قاعده

قرار ندارد.

بر این اساس، لازم نیست راوی حتماً دارای توثیق صریح باشد؛ این مبنا جدید هم نیست و از سالها پیش در مباحث خارج
اجتهاد و تقلید بر آن تأکید شده است.

تاکید بر مبنای نقل جلیل القدر در اثبات وثاقت
 افزون بر این، مبنای دیری نیز وجود دارد که مورد قبول بسیاری از رجالیان است و آن اینه نقل اجّء از ی راوی، کاشف

از وثاقت اوست؛ بله به نظر ما حت نقل ی شخصیت جلیلالقدر نیز برای اثبات وثاقت خبری کفایت مکند. همانگونه که در
را از فردی نقل کند، همین امر نشاندهنده اعتماد او به گوینده است. افزون بر این، در برخ مرجع تقلید مطلب عرف، اگر ی

موارد وثوق به مضمون روایت نیز حاصل مشود.

ادله مبنا
این رویرد ریشه در بنای عقلا دارد؛ بنای که بر حمل حال اشخاص بر عدالت و سلامت است، مر آنه فسق یا قدح احراز
شود، مراد از این بیان آن است که مبنای پذیرش وثاقت راوی، صرفاً ی قاعده تعبدیِ خاصِ علم رجال نیست، بله ریشه در

بنای عقلای عام دارد که در تمام روابط اجتماع و حقوق جاری است. عقلاء در تعاملات خود، اصل را بر سلامت، صداقت و
عدالت ظاهری اشخاص مگذارند و تا زمان که نشانهای معتبر بر خلاف آن به دست نیاید، افراد را فاسق، خائن یا غیرقابل

اعتماد تلق نمکنند. ازاینرو، صرفِ احتمال فسق یا عدم احراز وثاقت، موجب سلب اعتماد عقلای نمشود، بله احراز قدح
و فسق نیازمند دلیل و قرینه است.

همچنین در صورت ش نیز متوان به اصول عقلای و عمل، مانند استصحاب عدم صدور فسق تمس کرد؛ نحوه جریان
استصحاب عدم فسق این است که «عدم الفسق» حالت سابقهی متیقّنه دارد و ش، در بقای آن است؛ بنابراین استصحاب
جاری مشود. نتیجه این استصحاب، عدم احراز فسق است و چون عدالت، عدم فسق است، اثر عمل آن، جواز اعتماد و

ترتیب آثار عدالت خواهد بود. در اینجا استصحاب، نه برای اثبات مله عدالت، بله برای نف مانع (یعن فسق) به کار مرود و
همین مقدار برای اعتبار نقل کفایت مکند.

افزون بر این، بنای عقلای بر اعتماد به ظاهر حال اشخاص است؛ یعن تا زمان که فرد در مقام عمل و رفتار اجتماع خود
متدین، قابل اعتماد و متعارف جلوه مکند، عقلاء او را عادل و امین تلق مکنند. این ادله نشان مدهد که پذیرش راویِ فاقد

قدح، نه ی تسامح علم، بله انعاس ی روش عقلای ریشهدار در تشخیص وثاقت و اعتماد است.

پاسخ به ی اشال
ممن است این اشال مطرح شود که اگر ملاک قضاوت در مورد راویان اصاله الوثاقه و اصالة العداله باشد، سوال از وثاقت

راویان از امام معصوم (ع) و پاسخ ایشان بر توثیق راویان امری لغو محسوب م شود در حال که در مورد راویان از وثاقت
افراد پرسش م شده است بنابراین اثبات وثاقت راویان در زمان خود اهل بیت معصومین (ع) نیز امری مرسوم محسوب

مشده است.

در پاسخ مگوییم؛ در عصر ائمه (ع) نیز گاه بررس مشد که آیا راویان مانند زراره یا محمد بن مسلم موثّقاند یا خیر، و
همینگونه درباره یونس بن عبدالرحمن نیز چنین پرسشهای مطرح بوده است. با این حال، باید توجه داشت که تعبیر «ثقة» در
مورد یونس بن عبدالرحمن، ناظر به وثاقت در نقل به معنای صرف صدق و عدم کذب نیست، بله مراد از آن، وثاقت در اخذ و



بیان معالم دین است. آنان بهخوب مدانستند که یونس بن عبدالرحمن دروغو نیست، اما وقت از او به عنوان «ثقة» یاد
مشود، مقصود این است که متوان معارف دین را از او فرا گرفت و در مسائل دین به او مراجعه کرد.

در تعابیری مانند «یونس بن عبدالرحمن ثقة»[3] یا «العمری و ابنه ثقتان»[4]، مقصود آن نیست که امام علیهالسلام بخواهد
صدق و کذب اشخاص را گزارش کند، بله شأن امام در این تعابیر آن است که اعلام کند دین بهدرست از این افراد اخذ

مشود و آنان صلاحیت بیان معارف دین و حت افتاء را دارند. شاهد بر این مطلب این است که واضح است که امام (ع)
موظف نیست در مورد راستوی یا دروغوی افراد اظهار نظر کند، بله عدالت به معنای صداقت راوی امری عرف بوده و

عرف م تواند قضاوت کند که ی راوی قابلیت اعتماد دارد یا خیر، بنابراین سوال از وثاقت به معنای سوال از اعتماد به این
افراد در جهت اخذ معارف دین است.

همین معنا در زمان حاضر نیز قابل تطبیق است؛ چنانکه اعطای اجازه روایت یا اجازه تصرف در وجوهات از سوی مرجع
تقلید به شخص، به معنای شهادت به راستوی یا عدم دروغوی او نیست، بله بیانر آن است که از نظر مرجع، تصرفات و

بیان دین این شخص مورد اعتماد است و مردم متوانند در امور دین به او مراجعه کنند. در نتیجه، بحث از وثاقت در این
موارد، ناظر به صلاحیت و اعتماد در مقام بیان دین است، نه صرف صدق و کذب در گفتار.

بیان استدلال به نحوی دیر و نقد آن توسط مرحوم حائری
مرحوم آیتاله حائری قدسسره چهار اشال بر استدلال به روایت «استشعار حزن» وارد کردهاند که هر چهار اشال مورد

بررس و پاسخ قرار گرفت. محور اصل استدلال ما، تعلیل است که در روایت از ناحیه امام علیهالسلام ذکر شده است. بدین
معنا که در روزهای عید فطر و قربان، حزن آلمحمد علیهمالسلام تجدید مشود، و علت آن چنین بیان شده است: «انَّهم يرونَ

حقَّهم». توضیح آنکه خلفای بنامیه و بنعباس، اقامه نماز عید را حق خود مپنداشتند، در حال که این منصب در واقع
متعلق به آنان نبود و ائمه علیهمالسلام مشاهده مکردند که این حق به زور و تزویر مورد تصرف قرار گرفته است.

مرحوم آیتاله حائری قدسسره در ادامه تصریح مکنند که به این بخش از روایت نمتوان تمس نمود و برای اثبات مدعا، به
روایت دیری اشاره مکنند. ایشان مفرمایند: در روایت، سماعه از امام صادق علیهالسلام درباره زمان ذبح قربان در روز
عید قربان سؤال مکند و امام مفرمایند: «إذا انصرف الإمام»، یعن پس از پایان نماز امام. سماعه سپس مپرسد: اگر در
سرزمین باشم که امام در آن حضور ندارد، آیا متوانم برای مردم نماز جماعت اقامه کنم؟ امام علیهالسلام پاسخ مدهند:
«إذا استقلت الشمس»، و سپس مفرمایند: «لا بأس أن تصل وحدك»، و در ادامه تصریح مکنند: «ولا صلاة إلا مع إمام».

 استشهاد مرحوم حائری به همین ذیل روایت است که دلالت دارد نماز عید، تنها با امام مشروعیت دارد و بدون امام منعقد
نمشود؛ بله حت از روایت استفاده مشود که برای نماز عید، امام منصوب نمگردد و اقامه آن اختصاص به امام

معصوم علیهالسلام دارد.

مرحوم آیتاله حائری مفرمایند: این روایت ظهور روشن در اشتراط نماز جماعت عید به امام معصوم(ع) دارد، امام که غیر
از امام جماعتهای متعارف است.

ایشان سپس به روایات اشاره مکنند که نماز جمعه را به عنوان «عید» معرف کردهاند؛ از جمله روایت یعقوب از امام کاظم
(ع) که در آن آمده است: «و ليس للمسلمين عيدٌ كان أول منه»، و نیز مرسل صدوق که امیرالمؤمنین (ع) در خطبه نماز جمعه

فرمودند: «إنّ هذا اليوم يوم جعله اله لم عيداً». همچنین در روایت دیر از امام صادق علیهالسلام نقل شده است که روز
جمعه عید مسلمانان است و حت از عید فطر و قربان برتر شمرده شده است. مجموعه این روایات نشان مدهد همانگونه که



اقامه نماز عید فطر و قربان اختصاص به امام معصوم دارد، نماز جمعه نیز از همین جهت، در همان چارچوب قرار
مگیرد.[5]

نقد استدلال توسط مرحوم حائری
1. ظهور عبارت «إذا كنت ف أرض ليس فيها إمام» در عدم وجود ائمه جور

مرحوم آیتاله حائری در مقام پاسخ به اشال مطرحشده، مفرمایند که قیاس نماز جمعه بر نماز عید از جهت اشتراط به امام،
محل تأمل است. ایشان در توضیح اشال بیان مکنند که در روایت سماعه، جمله «إذا كنت ف أرض ليس فيها إمام» ظهور

در نبود امام معصوم ندارد، بله ظاهر آن ناظر به نبود ائمه جور است؛ یعن مان که حاکم وقت یا نماینده او حضور ندارد. از
اینرو، سؤال سماعه این است که آیا در چنین شرایط متواند خود امامت مردم را بر عهده بیرد یا نه.[6]

ارزیاب اشال
در پاسخ به این تحلیل، گفته مشود این ظهور ادعای از کجا به دست آمده است؟ مرحوم حائری مفرمایند: با توجه به اینکه
امام صادق علیهالسلام در زمان خود مبسوطالید نبودهاند، تفاوت میان مدینه و سایر شهرها از این جهت وجود نداشته است؛

بنابراین، نمتوان «عدم وجود امام» را به معنای عدم حضور امام معصوم دانست. با این حال، ایشان مپذیرند که ذیل روایت،
یعن تعبیر «لا صلاة إلا مع إمام»، ظهور در امام معصوم دارد و این تناف آشار در استظهار ایشان است.

2. احتمال صدور تقیه ای روایت
در ادامه، مرحوم حائری این نته را مطرح مکنند که معلوم نیست این بیان در مقام تبیین حم واقع باشد؛ بله احتمال دارد
از باب تقیه صادر شده باشد. بدین معنا که امام علیهالسلام برای جلوگیری از ایجاد مشل و فساد اجتماع، به سماعه توصیه
کردهاند که در چنین شرایط نماز را به صورت فرادی بهجا آورد؛ زیرا اقامه جماعت بدون اذن خلیفه وقت متوانست موجب

گرفتاری و مفسده شود. از اینرو، فرمایش «لا صلاة إلا مع إمام» ممن است ناظر به ملاحظه شرایط تقیه و حفظ جان و
[7].اول م واقعامنیت شیعیان باشد، نه بیان ح

ارزیاب اشال
پیشتر بیان شد که باید تفی میان صغری و کبری از حیث تقیه شود؛ به این معنا که چهبسا تقیه در مقام تطبیق صغری

جریان داشته باشد، اما در کبری و بیان قاعده کل، تقیهای در کار نباشد. نمونه روشن آن، مسئله اعلام عید فطر است که امام
علیهالسلام مفرماید: «ذل إل الإمام».

مقصود از «الإمام» در این تعبیر، حاکم مشروع است؛ هرچند در خارج، شخص بهناحق و از روی غصب و ظلم در جایاه
امام معصوم نشسته باشد. در چنین فرض، از کبری استفاده نمشود که «لا صلاة إلا مع الإمام» ناظر به خلیفه غاصب است؛
بله اشتباه در تطبیق صغری از سوی راوی رخ داده، در حال که مقصود امام، امام معصوم بوده است. بنابراین، تقیه ـ اگر هم

وجود داشته باشد ـ در صغری است، نه در کبری.

بر این اساس، اگر واقعاً امام علیهالسلام در روایت مورد بحث قصد تقیه داشتند، نیازی به بیان کبری «لا صلاة إلا مع الإمام»
وجود نداشت؛ بله کاف بود بفرمایند؛ اگر از سوی خلیفه کس برای اقامه نماز تعیین شد، با او نماز بخوان، و اگر چنین نشد،

نماز را بهصورت فرادا بهجا آور، و همین جمله «لا بأس أن تصل وحدک» کفایت مکرد. ذکر قاعده کل «لا صلاة إلا مع
الإمام» نشان مدهد که این بیان در مقام تبیین حم واقع صادر شده است؛ زیرا در کبری، مجال برای تقیه وجود ندارد. از

اینرو، پاسخ مرحوم آقای حائری مبن بر حمل روایت بر تقیه، قابل پذیرش نیست و از روایت استفاده مشود که نماز عید، تنها
با امام مشروع منعقد مگردد.



ارزیاب استدلال
در عین حال، اشال اساستر آن است که تعمیم این حم به نماز جمعه، از باب قیاس صورت گرفته است. هرچند در روایات
آمده که روز جمعه عید است، اما نماز جمعه در لسان روایات، به عنوان «صلاة العید» مطرح نشده است. بنابراین، قیاس نماز
جمعه با نماز عید فطر و قربان، قیاس تمام و قابل اعتماد نیست. بر اساس مجموع روایات یادشده، نمتوان با اطمینان نتیجه
گرفت که نماز جمعه نیز از این حیث، همانند نماز عید فطر و قربان باشد. بنابراین این روایات، اطمینان لازم برای اثبات چنین

تعمیم را فراهم نمکنند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
ندِيرٍ عس ننَانِ بح نوبٍ عبحم نب نساَلْح نوفٍ عرعم ناسِ بباَلْع نع يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمح[1] م
عبدِ اله بن ذُبيانَ عن ابِ جعفَرٍ علَيه السلام قَال: قَال يا عبدَ اله ما من يوم عيدٍ للْمسلمين اضح و لا فطْرٍ، الا و هو يجدِّد اله لآلِ

محمدٍ علَيه و علَيهِم السلام فيه حزناً قَال قُلْت: و لم قَال انَّهم يرونَ حقَّهم ف ايدِي غَيرِهم.( تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل
مسائل الشریعة، ج 7، ص 475، حدیث 1.)

[2] «و عبد اله بن دينار مول عبد اله بن عمر بن الخطاب و ين أبا عبد الرحمن توف سنه سبع و عشرين مائه، و كان من
و كان كثير الحديث ثقه.»( تاریخ الطبري: تاريخ الأمم و الملوك، طبری، محمد بن جریر، بیروت, [ب ان المدينة و بها توفس

نا]، ، جلد ۱۱ صفحه ۶۴۶)
 «عبد اله بن دينار ‐ ع ‐ أبو عبد الرحمن العمري مولاهم المدن. أحد الثقات.» (تاریخ الإسلام و وفیات المشاهیر و الأعلام،

ذهب، محمد بن احمد، بیروت, دار التاب العرب، ۱۴۰۹ هجری قمری|۱۹۸۹ میلادی، جلد ۸ صفحه ۱۴۷)
[3] « و عنْه عن محمدِ بن نُصيرٍ عن محمدِ بن عيس عن عبدِ الْعزِيزِ بن الْمهتَدِي و اَلْحسن بن عل بن يقْطين جميعاً عن اَلرِضا

علَيه السلام قَال: قُلْت لا اكاد اصل الَيكَ اسالُكَ عن كل ما احتَاج الَيه من معالم دِين ا فَيونُس بن عبدِ الرحمن ثقَةٌ آخُذُ عنْه ما
احتَاج الَيه من معالم دِين فَقَال نَعم.» (‏تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 27، ص 147.)

ِبا نع اقحسا ندَ بمحا نع ِرِييمفَرٍ الْحعج نب هدِ البع نيعاً عمج يحي ندِ بمحم و ِرِييمالْح هدِ البع ندِ بمحم نع [4] « و
ِي ودوي ّنفَع ّنكَ علَيى ادا افَم قَتث رِيماَلْع فَقَال لقْبا نم لقَو آخُذُ و (نمع و) لامعا نم قُلْت و لْتُهاس :قَال ملاالس هلَيع نسالْح
نُهاب و رِيماَلْع كَ فَقَالذَل ثْلم نع ملاالس هلَيدٍ عمحا مبا لْتاس و ونُ قَالماقَةُ الْمّالث نَّهفَا عطا و لَه عمفَاس قُولي ّنفَع ّنلَكَ ع ا قَالم

ثقَتَانِ فَما اديا الَيكَ عنّ فَعنّ يودِيانِ و ما قَالا لَكَ فَعنّ يقُولانِ فَاسمع لَهما و اطعهما فَانَّهما الثّقَتَانِ الْمامونَانِ» (‏همان، ج 27،
(.138

[5] « و لعل الأول: التّمسك لذلك بموثّق سماعة عن أب عبد اله اله:قلت له: مت يذبح؟ قال: إذا انصرف الإمام. قلت: فإذا كنت
ف أرض ليس فيها إمام، فأصلّ بهم جماعة؟ فقال: إذا استقلّت الشّمس، و قال : لا بأس أن تصلّ وحدك، و لا صلاة إ مع

إمام». فإنّ ظهوره ف اشتراط صلاة الجماعة ف العيد بالإمام الّذي هو غير إمام الجماعة غير قابل للإنار. و يمن إسراء الحم
إل صلاة الجمعة من جهة تصريح غير واحد من الأخبار بأنّ الجمعة عيد. كخبر يعقوب عن أب الحسن موس و فيه: «و ليس

للمسلمين عيد كان أول منه، عظّمه اله و عظّمه محمد فأمره أن يجعله عيدا، فهو يوم الجمعة» و مرسل الصدوق و فيه. «خطب
أمير المؤمنين 7 ف الجمعة، إل أن قال: ألا إنّ هذا اليوم يوم جعله اله لم عيدا» و خبر ابن أب عمير عن غير واحد عن أب عبد
اله و فيه: «و الجمعة للتّنظيف و التطيب، و هو عيد للمسلمين، و هو أفضل من الفطر و الأضح»و خبر العلل المتقدّم و لن مع

ذلك يأت إن شاء اله ما فيه من الضعف.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 84.)
[6] « و موثق سماعة المتقدّم غير واضح الدلالة، من جهة أنّ قوله ف السؤال «إذا كنت ف أرض ليس فيها إمام» ظاهر ف أئمة

الجور، لوضوح عدم بسط يد المعصوم ف عصر الصادق،» (‏همان، 107.)
[7] « و هذا مما يخل بظهور قوله ف الذّيل «و لا صلاة إ مع إمام» ف كونه ف مقام بيان الحم الواقع، بل يقرب أن يون

المقصود نه سماعة و أمثاله من إقامة صلاة العيد جماعة، لون ذلك مظنّة الفساد.» (‏همان، 107.)



منابع
.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض

حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)
لإحیاء التراث، 1416.


