
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۲۲ آذر ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 45 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته مبنای مرحوم روحان در واجب تخییری تبیین شد. ایشان، در نتیجه، با محقق نائین همنظر است که در واجب
تخییری بیش از ی وجوب جعل نشده است؛ اما مسیر تحلیل را از «فرد مردد خارج» به «مفهوم الفرد عل البدل» منتقل

مسازد. بهنظر او، در خصال کفاره و مانند آن، حم شارع ی وجوب واحد است که به «أحد الأمرین عل سبيل البدل» تعلق
گرفته؛ یعن «هذا أو ذاك» بهطور بدل تحت ی تلیف واحد قرار دارند، نه آنکه چند وجوب مستقل یا جامع انتزاع در کار
باشد. روحان تصریح مکند که «الفرد المردد لا واقع له» و هر موجود خارج، بالفعل معین است؛ بنابراین، نمتوان گفت

وجوب به فرد مرددِ خارج تعلّق گرفته است. برای حل این مشل، دو مقدمه مآورد: نخست، از راه حمل اول و حمل شایع
توضیح مدهد که عنوان «الفرد عل البدل / هذا أو ذاك» به حمل اول گرچه مشتمل بر معنای تردد است، اما به حمل شایع،

خود ی «مفهوم متعین» در ردیف سایر مفاهیم ذهن است؛ همانند مفهوم «جزئ» که جزئ بالحمل الأول و کل بالحمل
الشایع است. دوم، با تیه بر مبنای معلوم بالذات و معلوم بالعرض، مگوید صفات نفسیه (علم، اراده، حب، شوق و…) بالذات

به مفاهیم و صور ذهن موجود در افق نفس تعلّق مگیرند، نه به وجودات خارج بما ه ه؛ تعلّق به خارج، اگر هست،
الفرد عل گیرد که در واجب تخییری، متعلَّق وجوب، «مفهومبالعرض و بالتبع است. با ضمیمهکردن این دو مقدمه، نتیجه م

البدل» است؛ مفهوم معین در ذهن که وجوب متواند مانند سایر مفاهیم، به آن تعلّق گیرد، بدون آنکه لازم آید فرد مرددِ
خارجای فرض شود. او همین تحلیل را به متعلَّق علم اجمال و ملیت در «بیع صاع من صبرة» نیز تعمیم مدهد. اشال
مرآتیتِ مفهوم نسبت به خارج را نیز با انار لزوم ارتباط حقیق با واقع پاسخ مدهد و با مثال «مجء زید أو مجء عمرو»

نشان مدهد که خبر واحدِ مردد و مفاهیم بمطابق خارج هم متوانند متعلَّق علم و صدق و کذب واقع شوند.

نقد کبرویِ مرحوم روحان نسبت به «البعث لتحريك الإرادة»
صاحب منتق الأصول پس از تبیین مبنای خود در امان تعلّق تلیف به «الفرد عل البدل»، در پایانِ بحثِ واجب تخییری،

کوشش برای جمع میان کلام آخوند خراسان و اشالات محقق اصفهان عرضه مکند و در این مسیر، کبری مشهور «البعث
لتحريك الإرادة نحو الفعل المعين» را مورد مناقشه قرار مدهد.

زمینه بحث: استثناء بعث در کلام آخوند و نقد اصفهان
همانگونه که گذشت، آخوند خراسان به اصل امان تعلّق صفات حقیقیه و اعتباریه به فرد مردد ملتزم شد، اما در میانِ

اعتباریات، «بعث» را استثناء کرد؛ به این بیان که بعث، برای تحری اراده ملف است؛ و چون تحری نسبت به امر مبهم
معقول نیست، متعلَّق آن باید معین باشد؛ لذا بعثِ متعلّق به فرد مردد، نه صحیح است و نه ممن.

محقق اصفهان این مبنا را از زاویه دیری نقد کرد و فرمود: مشل، اساساً در خودِ فرد مردد است، نه در خصوصیت بعث.
فرد مردد، واقعاً «لا ثبوت له». بنابراین، سخن از استثناء بعث، وجه ندارد؛ چون هیچ صفت، اعم از بعث و غیره، نمتواند به

چیزی که از اصل، وجود ندارد تعلّق بیرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


راه سوم صاحب منتق: نقد کبرایِ «التليف لتحريك الإرادة نحو متعلَّقه المعين»
صاحب منتق، ضمن همراه با محقق نائین در نتیجه نهای (وحدت وجوب و تعلّق آن به «أحدهما لا بعينه»)، راه سوم را در

تحلیل کبرایِ بعث پیشنهاد مکند. او اصل کبری آخوند را که «التليف لتحريك الإرادة نحو فعل معين» مباشد، تمام نمداند و
آن را چنین نقد مکند:

يبق إشال صاحب الفاية، وهو: أنّ التليف لتحريك الإرادة، والإرادة ترتبط بالخارج ارتباطاً توينياً، فيمتنع التليف بالمردد، إذ
لا واقع له ك يون متعلّق الإرادة.

والجواب عنه: أنّه لا ملزم لأن نقول بأنّ التليف لأجل التحريك والبعث والدعوة نحو متعلّقه بجميع خصوصياته وقيوده، بل غاية
ما هو ثابت أنّ التليف لأجل التحريك نحو ما لا يتحرك العبد نحوه من دون التليف المزبور، بحيث تون جهةُ التحريك وسببه

هو التليف المعين، وإن اختلف عن متعلّقه بالخصوصيات.[1]

لب پاسخ این است که نهایتِ ثبوت در باب بعث این است که تلیف، برای «تحری» جعل مشود؛ یعن غرض از آن این است
ا اینکه بعث حتماً برای «تحریکرد، به حرکت درآورد. املیف به آن سمت حرکت نمکه عبد را بهسوی چیزی که بدون این ت

اراده بهسوی متعلَّق با جمیع خصوصیات و قیود معینه» باشد، دلیل بر آن نداریم. آنچه برای قوام جهتِ بعث کاف است، این
است که خودِ تلیفِ معین، جهتِ حرکت را تأمین کند، هرچند متعلَّق خارجاش از جهت خصوصیات، دارای احتمالها و

بدیلهای متعدّد باشد.

بهعبارت دیر، صاحب منتق نقشِ اراده را از تحلیل ذاتِ بعث حذف نمکند، اما تعین متعلَّق اراده بههمه خصوصیات را جزء
مقوم بعث نمداند؛ آنچه مقوم است، این است که فعل که ملف در نهایت انجام مدهد، در مقام عمل، مستند به همین تلیف

باشد؛ نه اینکه پیشاپیش، در ناحیه بعث، تمام خصوصیاتِ آن فعل، تعین یافته باشد.

ک بدلد و کفایتِ تحرتطبیق بر مورد فرد مرد
بر اساس این بازخوان از حقیقت بعث، صاحب منتق تعلّق تلیف به فرد مردد را نیز قابل توجیه مداند:

ومن الواضح أنّ تعلّق التليف بالفرد المردد يستلزم الحركة نحو كل من الفعلين عل سبيل البدل، فيأت العبدُ بأحدهما منبعثاً عن
التليف المزبور، وهذا يف ف صحة التليف وكونه عملا صادراً من حيم عاقل.[2]

توضیح آنکه اگر مولا بوید: «أحد هذين الفعلين را انجام بده»، همین خطاب، در نفس عبد انبعاث بدل نسبت به هر دو طرف
ایجاد مکند. ملف، در مقام عمل، ابتدا در صدد انتخاب برمآید، سپس ی از دو فعل را انجام مدهد؛ هر کدام را که بیاورد،

بهدرست متوان گفت: «اگر این تلیف نبود، این فعل را انجام نمداد، و اکنون نیز، این فعل را به انیزه همان تلیف انجام
مدهد». از نظر او، همین مقدار برای آنکه بعث حیمانه و تلیفِ عقلای محسوب شود، کاف است؛ نیازی نیست بعث حتماً

به فعل واحد معین با جمیع خصوصیات شخصیه متعلّق گردد. مهم این است که حرکتِ بالفعل ملف، مستند به تلیفِ مولا
باشد، و تعلّق تلیف به «الفرد عل البدل» این استناد را بهخوب تأمین مکند.

نتیجهگیری نهای: تعلّق تلیف به «الفرد عل البدل» در واجب تخییری
صاحب منتق پس از این تحلیل، نتیجه نهای خود را چنین صورتبندی مکند:

و نتيجة ما تقدّم: أنّه لا مانع من تعلّق التليف بالفرد عل البدل وبأحدهما لا بعينه، بمعن كون كل منهما متعلّقاً للتليف الواحد،
ولن عل البدل لا أحدهما المردد ولا كلاهما معاً.



وبذلك يتعين الالتزام به فيما نحن فيه لفرض ثبوت الغرض ف كل من الفعلين عل حدّ سواء ومن دون مرجح، فلا بدّ من كون
الواجب ف كل منهما بنحو البدلية والتردد.[3]

خلاصه مدّعا اینه هیچ مانع از تعلّق تلیف به «فرد عل البدل» و «أحدهما لا بعينه» وجود ندارد؛ به این معنا که هر ی از دو
فعل، متعلَّق همان تلیفِ واحد است، «ولن عل البدل»، نه بهصورت «أحدهما المردد الخارج»، و نه بهصورت جمع

«كلاهما معاً». در مورد واجب تخییری، چون غرض در هر ی از اطراف، برابر و بدون مرجح است، و فرض بر آن است که هر
دو، محصل غرض واقعاند، لاجرم باید گفت: وجوب واحد، به هر ی از دو فعل، بهنحو بدل تعلّق گرفته است. او این طریق را،

نهفقط در واجب تخییری، بله در موارد دیری نیز ناگزیر مداند:

وهذا المعن لا محيص عنه ف كثيرٍ من الموارد، ولا وجه للالتزام ببعض الوجوه ف العلم الإجمال، كدعوى أنّ المتعلّق هو
الجامع والترديد ف الخصوصيات، وف مسألة بيع صاع من صبرة، كدعوى أنّ المبيع هو اللّ ف الذمة ولن مع بعض القيود،

أو دعوى أخرى لا ترجع إل محصل. وتحقيق اللام ف كل منهما موكول إل محلّه.[4]

یعن در بسیاری از موارد ـ مانند علم اجمال و بیع صاع من صبرة ـ گریزی از پذیرفتن همین معنای «أحدهما لا بعينه» نیست.
توجیهات از قبیل «تعلّق علم اجمال به جامع و تردید در خصوصیات»، یا «کل در ذمه با قیود خاص در بیع صاع من صبرة»،

از نظر او «لا ترجع إل محصل» است و جای تأمل دارد. ایشان تفصیل این نقدها را به مواضع خاص خود در علم اجمال و
معاملات حواله مدهد. در نهایت، موضع او در واجب تخییری را چنین خلاصه مکند:

فالمختار عل هذا ف الواجب التخييري كون الواجب أحدهما لا بعينه، كما التزم به المحقق النائين، وإن خالفناه ف طريقة
إثباته.[5]

بنابراین، جمعبندی صاحب منتق الأصول چنین است که در واجب تخییری، وجوب واحد جعل شده است. این وجوب واحد،
به «أحدهما لا بعينه» تعلّق گرفته است. تعلّق تلیف به «الفرد عل البدل» از جهت ثبوت، نه به اشالِ «عدم واقعیتِ فرد مردد»

ک بدلک اراده» (زیرا آنچه لازم است، تحرتحر الِ «عدمو نه به اش ،(است ذهن نزیرا متعلَّق، مفهوم معی) شودمبتلا م
ملف بهسوی انجام ی از دو فعل، مستند به همین تلیف است). و در این نتیجه، با محقق نائین همرأی است، هرچند در مسیر

اثبات و تحلیل ثبوت، راه مستقل و متفاوت را مپیماید.

و نسبت آن با نظریه محقق نائین نقد مبنای مرحوم روحان
ادعای موافقت با میرزای نائین و خروج از محل نزاع

صاحب منتق الأصول صریحاً ادعا مکند که در باب واجب تخییری، همان مبنای محقق نائین را مپذیرد؛ یعن بر این عقیده
است که در واجب تخییری، ی وجوبِ واحد جعل شده؛ این وجوبِ واحد به «أحدهما غیر المعین مصداقاً» تعلّق مگیرد؛ تنها
در طریق اثبات، راه خود را غیر از مسل میرزای نائین مداند. اما با دقّت در بیان که ارائه مکند، روشن مشود این ادعا ـ

دستکم بهصورت دقیق ـ تمام نیست؛ زیرا آنچه او بنا کرده، در واقع از محل حقیق نزاع خارج است و تقویتکننده همان
مدّعای محقق نائین، به معنای که ایشان مخواست، نیست.

محل نزاع در کلمات محقق نائین، محقق اصفهان و سایر اعلام، «فردِ مرددِ مصداق» است؛ یعن آیا در عالم ثبوت و اعتبار،
را معقول و قابل دِ مصداقاین فردِ مرد ،یا «أحدهما مصداقاً» معقول است یا نه؟ محقق نائین «د خارجچیزی بهنام «فرد مرد

تعلّق وجوب مدانست و آن را امری عرف و عقلای تلقّ مکرد. در مقابل، محقق اصفهان تصریحاً مفرمود: «الفرد المردد
محال ف ذاته، لا ثبوت له لا ذاتاً و لا وجوداً»، و بر این اساس، نه در خارج و نه حتّ در ذهن، بهعنوانِ «فردِ مصداق»، تقرر



ندارد. در چنین فضای، صاحب منتق عملا بحث را از ساحتِ مصداق به ساحتِ مفهوم منتقل مکند؛ به این نحو که بهجای
اثباتِ معقولیتِ «أحدهما مصداقاً»، تیه مکند بر اینکه «مفهوم الفردِ عل البدل» در میان مفاهیم ذهن، عنوان متعین و

ممتاز است و به تعبیر او « المردد مردد بالحمل الأول، معین بالحمل الشائع».

این نته، در حدّ خود صحیح است و محقق اصفهان نیز آن را انار نرده، بله صریحاً تصدیق کرده است؛ آنجا که در مقام
بیان لزوم تعین متعلَّق بعث مگوید:

فالبعث ‐ بما هو ‐ لا يوجد، فلا يتعلّق إلا بالمعين و المشخّص، و لو كان بمفهوم المردد فإنّ المردد بالحمل الأول معين بالحمل
الشائع، و اللام ف المردد بالحمل الشائع.[6]

بنابراین، خودِ اصفهان نیز مپذیرد که «مفهوم المردد» به حمل اول، مردد است، و همین مفهوم، به حمل شایع، در ردیفِ
مفاهیم معین قرار مگیرد و در ذهن، عنوان متمایز است. نته اساس اینجاست که محل بحث، اصلا «مفهوم الفرد المردد»

نیست، بله «الفرد المردد مصداقاً» است؛ یعن آیا فردی که هویتش میان دو چیز مردد فرض مشود، در عالم خارج یا در
وعاء وجود ذهن، بهعنوانِ فردِ واقع (نه صرفاً عنوان مفهوم) تحقّق دارد یا نه؟

محل از طرفین نزاع نیست و اصلا ار هیچین و ممتاز است، مورد انمعی البدل» در ذهن، مفهوم الفردِ عل اینکه «مفهوم
بحث هم نیست. آنچه محل نف و اثبات است، وجودِ فرد مردد بهعنوانِ مصداق است؛ چه در خارج، چه در ذهن. به تعبیر موجز:

الذهن مصداقاً». آنچه در ذهن موجود است، «مفهوم د فالخارج مصداقاً، لا یوجد الفرد المرد د فكما لا یوجد الفرد المرد»
الفرد المردد» است، نه «فرد المردد بما هو فرد مصداق». از اینرو، آنچه صاحب منتق بر مبنای مقدّمه اول خود اثبات

مکند، چیزی جز این نیست که «مفهوم الفردِ عل البدل» مفهوم معین است؛ و این، دقیقاً همان چیزی است که اصفهان هم
در ی سطر آن را پذیرفته و در عین حال، تأکید کرده که محل نزاع، این نیست.

اشال اول: خروج از محل بحث
با این توضیح، روشن مشود که بزرگترین اشال بر مبنای صاحب منتق آن است که محل حقیق نزاع، «فرد مردد

ان تعلّق وجوب به «أحد الفعلین مصداقاً» بود؛ یعندر صدد اثباتِ ام د. محقق نائینفرد مرد است، نه مفهوم «مصداق
وجوب که در نفسالأمر، نسبت به ی از دو فعل در خارج، به نحو تردید مصداق برقرار باشد. او صریحاً تصریح داشت که

نباید وجوب را به «عنوان انتزاع أحدهما» برگرداند؛ زیرا آن را عرف نمدانست. در مقابل، محقق خوی مگفت: متفاهم
عرف، تعلّق وجوب به همان «عنوان جامع أحدهما»ست. و پیشتر گذشت که در این نزاع، از حیث متفاهم عرف، حق با

میرزای نائین است. عرف، در مقام خطاب، عنوان انتزاع «أحدهما» را بهصورتِ مفهوم مستقل لحاظ نمکند، بله مفهمد
«یا هذا الفعل، یا ذاک الفعل».

صاحب منتق اما، بهجای اثباتِ معقولیتِ «أحدهما مصداقاً»، به این بسنده مکند که «مفهوم الفرد عل البدل» در ذهن،
مفهوم معین است، و صفات نفسیه، از قبیل علم و وجوب، متوانند به این مفهوم تعلّق گیرند. این کار، در حقیقت تغییرِ
لتِ اوصح مستلزم ،متِ دواست که صح د»؛ و بدیهفرد مرد به «مفهوم «د مصداقبحث است از «فرد مرد موضوع
نیست. از اینجهت، مبنای او، در سطح مفهوم مماند و مسألهی «فرد مصداق» را ـ که محل اصل نزاع است ـ بپاسخ

مگذارد.[7]

اشال دوم: تعلّق اوصاف نفسیه به مفاهیم بما ه حاکیة عن الخارج
مقدّمه دوم صاحب منتق این بود که اوصاف نفسیه (علم، اراده، حب، شوق و…) به «ما ف أفق النفس» تعلّق مگیرند، نه به

خارج بما هو خارج. متعلَّق بالذاتِ آنها، همان مفاهیم و صور ذهن است. این سخن، در اصل خود، درست است؛ اما این



مفاهیم، غالباً بما ه حاکیةٌ عن الخارج و بما لها من نسبة إل الواقع مورد لحاظ قرار مگیرند، نه بما ه مفاهیم محض. خودِ
صاحب منتق نیز متوجه این نته است، لذا در ادامه، به اشال «عدم واقعیتِ فرد مردد در خارج» برخورد مکند و برای

پاسخ، اصل لزوم مرآتیتِ مفهوم نسبت به خارج را انار مکند. یعن بهجای آنکه نشان دهد «فرد مردد مصداق» واقعیت دارد
که این مفهوم بتواند مرآت آن باشد، مگوید لازم نیست هر مفهوم ذهن، حتماً مرآتِ واقع خارج باشد.

این پاسخ، گرچه در سطح، اشال مرآتیت را برطرف مکند، اما مشل اصل را که فقدانِ واقع مصداق فرد مردد است، حل
نمکند. زیرا مسأله محقق نائین این بود که در عرف و عقلاء، خودِ «أحد هذین المالین»، «إحدی الزوجتین» و مانند آن،

،مصداق ن، بدون هیچ واقعمتعی مفهوم ذهن شود، نه اینکه صرفاً یلیف لحاظ مو طلاق و ت تملی بهعنوان موضوع
متعلَّق اعتبار قرار بیرد. از این رو، آنچه صاحب منتق با تیه بر مقدّمه دوم توجیه مکند، امان تعلّق صفت به مفهوم فرد

علالبدل است، نه به فرد مردد مصداق؛ و این، از محل نزاع فاصله دارد.

و محقق اصفهان با محقق نائین جمعبندی نسبت کلام مرحوم روحان
با توجه به مجموع این نات، متوان نسبت سه دیدگاه را چنین خلاصه کرد: میرزای نائین در صدد اثباتِ امان تعلّق وجوب
و حم به «أحد الفعلین مصداقاً» بود. او این امر را عرف و عقلای مدانست و صریحاً از برگرداندن متعلق وجوب به «عنوانِ

مفهوم أحدهما» ابا داشت. محقق اصفهان اساسِ وجودِ فرد مرددِ مصداق را ـ چه در خارج و چه در ذهن بهعنوانِ فرد ـ
منر بود؛ او به تصریح مگفت: «الفرد المردد لا وجود له، لا واقع له، لا ماهيةَ له»، و بر دو برهان (استحاله ذات و استحاله

بهواسطه لوازم) تیه مکرد. صاحب منتق الأصول در مقام تحلیل، «مفهوم الفردِ عل البدل» را در سطح مفاهیم ذهن، متعین
و ممتاز معرف مکند و بر این اساس، تعلّق صفت به این مفهوم معین را امانپذیر مداند. این تحلیل مفهوم، گرچه از حیث

منطق و فلسفه دقیق است، اما:

اولا: معادلِ دقیق مبنای محقق نائین در «أحدهما مصداقاً» نیست؛ زیرا محقق نائین سخن از فردِ مصداق در ساحتِ جعل و
عرف داشت، نه از مفهوم أحدهما.

ثانیاً: پاسخ به اشال بنیادین محقق اصفهان در نف وجود و معقولیتِ فرد مرددِ مصداق نمدهد؛ زیرا همچنان، سخن از
مفهوم است، نه از مصداق.

به تعبیر کوتاه: «بحث ما در مصداقِ فردِ علالبدل است، چه در خارج و چه در ذهن؛ و صاحب منتق ثبوتِ چنین فرد مرددِ
مصداق را، ولو در ذهن، اثبات نرده است؛ ازاینرو، مبنای او در حقیقت، خروج از محل نزاع است، نه حل آن».

ارزیاب کلام مرحوم روحان در بعث و اراده
بخش پایان کلام صاحب منتق در باب بعث و فرد مردد نیز نیازمندِ بازخوان است. ایشان، همانگونه که دیدیم، اصل کبرای

آخوند را که «البعث لتحريك إرادة الملّف نحو فعل معين» مپذیرد که غایت بعث نوع تحری است، اما مکوشد از قید
«إرادة إل فعل معين» چشمپوش کند و بوید غایتِ تلیف، ایجاد تحرک است که بدون آن تلیف، در عبد پدید نمآید. لازم
نیست این تحرک، حتماً «تحری اراده به متعلّق معین» باشد؛ کاف است عبد بهسببِ این تلیف، ی از افعال بدل را انجام

دهد. با این حال، چند نته در اینجا قابل تأمل است:

نسبت با مبنای خطابات قانونیه امام خمین
اگر مبنای حضرت امام خمین(رضوانالهتعالعلیه) در «خطابات قانونیه» را در نظر بیریم، اساساً در اوامر شرع، سخن از

«بعث شخص» و «انبعاث نفوسِ اشخاص معین» بمعناست. بر آن مبنا امرِ شرع، حقیقتاً «جعل حم قانون» برای نوع



ملفین است، نه تلّم رودررو با افراد خاص، تا از آن، بعث و تحریِ شخص اراده استظهار شود. لذا بعد از انتخاب این مبنا،
امام تصریح مکند که نه «للبعث» جعل مستقل داریم، نه «للتّحريك» و نه «للانبعاث»؛ اینها حداکثر، تفاسیر سابق از حقیقت

امر بودهاند. بر این اساس، اگر بنا باشد تحلیل واجب تخییری را بر محور بعث و تحری بنا کنیم، در نسبت با مبنای خطابات
قانونیه، «تحری» را بهعنوان غایت مسلّم تلیف به نحوی که صاحب منتق تقریر کرده است نمتوان پذیرفت.

تحریِ عبد بدون اراده معین معقول نیست
حتّ بر فرض پذیرش اصل «تحری» در بعث، این سؤال باق است که این تحرکِ عبد به چه چیزی تعلّق مگیرد؟ هر تحرکِ
اختیاری در عبد، فرع بر ارادهی معین نسبت به فعل خاص است. «تحرکِ باراده» معقول نیست، و اراده نیز، بمتعلّق معین
تحقق نمیابد. بنابراین، هرگاه گفته مشود تلیف، منشأ تحرک عبد شده، ناگزیر باید پذیرفت که در نفسِ عبد، ارادهای متعین
نسبت به فعل خاص شل گرفته است؛ اگر متعلَّق این اراده، مبهم و مردد فرض شود، همان اشال که محقق خراسان طرح

کرد (و محقق اصفهان آن را تعمیق بخشید) بازمگردد: «الإرادةُ بما ه إرادةٌ فعلیة، لا تتعلّق إلا بالمعين». از اینرو، تغییرِ تعبیر
از «تحری اراده» به «تحری عبد»، در واقع محتوای نزاع را عوض نمکند؛ زیرا تحرکِ عبد، در تحلیل نهای، چیزی جز

«تحرک اراده او نسبت به فعل معین» نیست.

بازگشت به همان محل نزاع بدون برهان جدید
آخوند مگفت اراده فقط به امر معین تعلق مگیرد و بعثِ حقیق، مبتن بر همین اراده است. صاحب منتق، در مقام دفع این

اشال، در حقیقت مگوید لازم نیست اراده به متعلّق معین تعلّق گیرد؛ متواند به «الفرد عل البدل» تعلّق بیرد. اما این، همان
محل نزاع است؛ یعن امان یا امتناع اراده مبهم. بدون اقامه دلیل مستقل بر امانِ چنین ارادهای، صرفاً صورتِ لفظ کبری

ه مبتنتواند کبرایِ آخوند را واقعاً نقض کند، بلاست. از این نظر، پاسخ او نم عوض شده است؛ حقیقت دعوا همچنان باق
بر فرضِ صحتِ چیزی است که مورد انار طرف مقابل است.

رجحان مبنای اصفهان در نقد ریشهای نظریات فرد مردد
در مقابل این تحلیل، آنچه محقق اصفهان عرضه کرد، از این جهت استوارتر است که از اصل، وجودِ «فرد مرددِ مصداق» را

در هر دو ساحتِ خارج و ذهن، منر شد و با دو برهان مستقل (استحاله ذات، و استحاله بهواسطه لوازم چون انقلابِ المردد
إل المعين وبالعس)، راه هر گونه تعلّق علم، اراده و بعث به چنین چیزی را مسدود دانست. بدینصورت، نهتنها مبنای محقق
خراسان، بله هر تقریری از قبیل «تعلّق تلیف به أحدهما لا بعينه بما هو فرد مردد مصداق»، از اساس بموضوع مشود.

جمعبندی نهای اقوال در مسئله «فرد مردد»
با توجه به مباحث که در طول این فصل دربارۀ «فرد مردد» گذشت، روشن شد که این مسئله در مواضع متعددی از اصول و
فقه نقشآفرین است؛ از جمله در واجب تخییری، در علم اجمال، در استصحاب فرد مردد (ذیل استصحاب کل قسم ثان)؛ و

در فقه، در ابواب بیع، معاطات، هبه، وصیت، ناح، طلاق و مانند آن. برای تحقیق کامل در این مسأله، لازم است کلمات محقق
اصفهان، آخوند خراسان، میرزای نائین و نیز بیانات امام خمین(رضوانالهتعالعلیهم) کنار هم ملاحظه شود؛ بهویژه آنکه

امام در کتاب البیع، صریحاً مفرمایند «فرد مردد معقول نیست»[8] و از این جهت، با مبنای محقق اصفهان همافقاند، هرچند
در ادامه، نتهای عقلای در مقام عمل و اعتبار مطرح مکنند که در جای خود به آن اشاره خواهد شد. با تتبع در آراء، متوان

سه نظریه اصل را در این باب بازشناخت:

نظریه اول: معقولیت ثبوت «فرد مردد»
بر اساس برخ تعابیرِ عدهای اندک از اصولیین و فقها، گفته شده است که «فرد مردد» ثبوتاً معقول است و متواند متعلَّق علم،

حم یا استصحاب قرار گیرد؛ یعن متوان در عالم ثبوت، چیزی را بهعنوان «أحد هذین الفردین» در خارج یا در وعاء اعتبار
فرض کرد، و سپس، صفات چون وجوب، علم یا استصحاب، بر آن حمل کرد. این دیدگاه، بسیار نادر است و اگر بنا باشد بر



ماند؛ زیرا بر اساس آن مباننم برای پذیرش آن باق حرکت کنیم، مجال متِ متعالیه و اصول فلسفمتعارفِ ح مبان
«الوجود مساوق للتشخّص»، و شیئ که فاقد تعین است، اساساً از دایره تحقّق بیرون است. از اینرو، پذیرشِ «فرد مردد

واقع» در عالم ثبوت، با اصول مسلّم فلسف سازگار نیست و غالباً یا به سوءتعبیر از برخ موارد بازمگردد، یا حداکثر، به
نوع مسامحه در تعبیر.

(مبنای محقق اصفهان) «دفرد مرد» نظریه دوم: امتناع مطلق
نظریه دوم ـ و بهلحاظ مبنای، نظریه مهم و تأثیرگذار ـ همان مبنای محقق اصفهان(أعلالهمقامه) است. ایشان با تصریح و

ترار، چه در مباحث اصول و چه در فقه، بر این نته پای مفشارند که «الفرد المردد لا ثبوت له، لا واقع له، لا ماهيةَ له،
مطلقاً»؛ یعن نه در خارج، و نه در ذهن، بهعنوان فرد و مصداق، چیزی به نام «فرد مردد» تحقق ندارد. آنچه در ذهن هست،

«مفهوم الفرد المردد» است، نه «فرد مردد بما هو فرد مصداق». این تأکید را هم در مباحث اصول ایشان مبینیم (مانند بحث
علم اجمال، واجب تخییری و…)، و هم در مباحث فقه؛ از جمله در حاشیه ماسب ذیل کلمات مرحوم سید یزدی(قدّسسره).

نمونه فقه: استصحاب «بیع مردد بین الجواز و اللزوم»
در بحث بیع معاطات، آنجا که مرحوم شیخ انصاری قائل به «جواز» است و بحث در این است که آیا معاطات، لازم است یا

جایز؟ گاه فقیه مگوید: «نه دلیل قطع بر لزوم دارم، نه بر جواز؛ پس در اینکه این عقد لازم است یا جایز، ش مکنم». در
اینجا صورت مطرح شده که ی بیع واقع شده است. این بیع، «مردد بین الجواز و اللزوم» است؛ یعن دو فرد مفروضاند:
«بیع لازم» و «بیع جایز»، و نمدانیم فعلا کدام تحقّق یافته است. برخ بزرگان ـ از جمله سید یزدی در حاشیه ماسب ـ در

چنین مواردی گفتهاند: این «بیع مردد بین الجواز و اللزوم» را استصحاب مکنیم؛ به این بیان که قبلا یقین داشتیم ی بیع
محقق شده، هرچند مردد بین لازم و جایز بود، و پس از رجوع مال و مطالبه مبیع، ش داریم که آیا همان بیع، با همان حالتِ

تردید، باق است یا نه، استصحاب مکنیم «بقاء همان بیع مردد» را، و نتیجه مگیریم مشتری همچنان حق تصرف دارد و
الزام به رد ندارد. ایشان مفرماید:

أنّه لو شكّ ف أنّ الواقع ف الخارج هو البيع اللازم أو الهبة الجائزة يون استصحاب الملية من استصحاب اللّ لأنّ الفرد
مردد بين الباق و الزائل و كذا ف ما نحن فيه من مسألة المعاطاة و أشباهها.[9]

محقق اصفهان صریحاً این تحلیل را رد مکند و مفرماید: اساساً «فردِ مردد» وجود ندارد تا بتوان به آن یقین سابق پیدا کرد
و سپس استصحاب نمود. استصحاب متوقّف است بر یقین سابق، و ش لاحق نسبت به همان متیقّن سابق. سؤال ایشان این

است که «به چه چیزی یقین داشتید؟» اگر چیزی «لا وجود له، لا ماهيةَ له» باشد، یقین به آن معقول نیست تا استصحاب بر آن
مترتّب شود. ایشان مفرماید:

ثم إنّ هذا المحش الجليل ذكر ف آخر كلامه أنّ التحقيق إمان استصحاب الفرد المردد، فإنّ تردده بحسب علمنا لا يضر بتيقن
وجوده سابقا إل آخر ما أفاد.

و قد بينا ف محله أنّ المردد بما هو مردد لا ثبوت له لا ذاتا و لا وجودا، لا ماهية و لا هوية، فلا يقين به مع كون اليقين صفة
إضافية تعلقية لا بد من تقومه بمتعلقه ف مرحلة وجوده النفسان، كما فصلنا القول فيه ف محله.[10]

بنابراین، بنابر مبنای اصفهان نه علم به فرد مردد تعلّق مگیرد، نه یقین، نه وجوب و بعث و حم، و نه استصحاب و مانند آن.
به تعبیر دیر، «فرد مردد» از دید ایشان، هیچ است؛ نه در مقام ثبوت و نه در مقام اثبات، موضوعیت ندارد و نمتواند متعلَّق

صفت تعلّق (حقیق یا اعتباری) واقع شود.



نظریه محقق حائری: جمع میان امتناع عقل و ثبوت اعتباریِ «فرد مردد»
محقق حائری(قدّسسره) در درر الفوائد بهطور مستقل به مسئله «فرد مردد» پرداخته و به نتایج رسیده است که از یسو با

مبنای فلسف محقق اصفهان هماهن است و از سوی دیر، راه برای توجیه سیره عقلاء در مقام عمل مگشاید. خلاصه
مبنای ایشان چنین است:

و فلسف از حیث ثبوت حقیق
«فرد مردد» در خارج، هیچگونه وجود حقیق ندارد. عقل و مبان فلسف، محال مدانند که شیئ «مردد بین نفسه و غيره»

باشد. لذا:
و عدم إمان وجود الفرد المردد ف الخارج بداهةً، عدم معقولية كون الشء مردداً بين نفسه وغيرِه.[11]

از حیث ثبوت اعتباری و جعل
این امتناع عقل، منافات ندارد با اینکه در عالم اعتبار، وجود برای فرد مردد اعتبار شود. ایشان صریحاً مگوید:

لا يناف اعتبار وجوده ف الذهن، كما يعتبر السر المشاعُ مع عدم وجوده بوصف الإشاعة ف الخارج.[12]

یعن همانطور که عقلاء «کسر مشاع» را در معاملات اعتبار مکنند، با آنکه در خارج، شیئ بهنام «نصفِ مشاع» بهوصفِ
اشاعه، وجود مستقل ندارد، در باب فرد مردد نیز هرچند تحقّق عین و توین برای «أحدهما» بهمعنای مردد مصداق معقول

نیست، اما در ساحتِ اعتبار عقلای، متوان گفت: «فرد مردد، وجود اعتباری دارد». مثلا وقت گفته مشود: «أحد هذین
ّتحقّقش در خارج ـ بهعنوانِ موضوع اعتبار و اثر تلق المالین را به تو فروختم»، عقلاء همین «أحدهما» را ـ بهرغم امتناع عقل
مکنند. این مبنا، از جهت به مبنای محقق نائین نزدی است که «أحدهما لا بعينه» را متعلَّق حم مدانست؛ و از جهت، با

آنچه از شیخ انصاری و آخوند در باب «صاع من هذه الصبرة» و اشباه آن بیان کردهاند، سنخیت دارد.

نسبت مبنای حائری با کلمات شیخ انصاری
شیخ انصاری(أعلالهمقامه) نیز ‐ همانطور که قبلا توضیح دادیم ‐ در برخ مواضع، از جمله در بحث «بیع صاع من

صبرة»، تصریحات دارد که از آنها استفاده مشود از نظرِ عقل فلسف، فرد مردد امری محال یا محل اشال جدّی است. اما
در عین حال، عقلاء در مقام معاملات، بر اساس «أحد هذه الأفراد» اعتبار مکنند و ملیت را بر آن بار منمایند.[13]

این سخن، هرچند با ظاهر برخ مبان دیر شیخ در ماسب و فرائد تا حدّی ناسازگار منماید، ول روح آن با مبنای حائری
قابل جمع است. البته با این تفاوت که شیخ انصاری، غالباً بهصراحت تفی فلسفه/اعتبار را صورتبندی نرده، در حالکه

محقق حائری، این تفی را واضح و صریح بیان مکند. از اینرو، اگرچه شیخ در مواضع بر اجرای قواعد فلسف در فقه
اصرار دارد (مانند بحث «کشف و نقل» در عقد فضول، که بر اساس امتناع تأثیرِ امر متأخّر در صحت و نفوذ امر متقدّم،

کشف را مردود مشمارد)،[14] اما در باب فرد مردد، عملا به سیره عقلاء در اعتبار تن داده، بآنکه مبنای فلسف را کاملا با
آن منسجم سازد. این نته، بهدرست متواند بهعنوان ی ناهماهن روش در کلمات ایشان مورد اشاره قرار گیرد. مرحوم

حائری، از این جهت، رویردی شفافتر دارد. او از ابتدا مگوید در فلسفه، فرد مردد، ممتنعالوجود است؛ در اعتبار متواند
موضوع جعل و اثر قرار گیرد.

تأیید دوگانه امام خمین: امتناع عقل و ثبوت اعتباری
امام خمین(رضوانالهتعالعلیه) نیز در کتاب البیع، هر دو مسل را مطرح و بهنوع امضا مکنند. در جلد سوم، بهصراحت،

همراه با محقق اصفهان، بر این نته تأکید دارند که «فرد مردد عقلا غیر معقول است»؛ نه در خارج و نه در ذهن، بهعنوان فرد
حقیق، تحقّق ندارد. ایشان در جلد دوم، ضمن طرح نظریه استادشان محقق حائری، این نته را مپذیرند که هرچند فرد مردد
توان برای او وجود اعتباری در نظر گرفت و او را موضوعم ،ا در ظرف اعتبار عقلایندارد، ام وجود حقیق ،وینبهلحاظ ت



بیع، تملی، طلاق، و… قرار داد. ما نیز در مباحث کتاب البیع، بهتفصیل نشان دادهایم که «فرد مردد عقلا لا وجود له، ولن له
وجود ف عالم الاعتبار؛ عقل، ثبوت حقیق آن را نف مکند، ول عقلاء در مقام عمل، او را اعتبار مکنند و بر آن اثر مترتب

مسازند».

و نسبت آن با احدهما المصداق «تمایز این مبنا از «جامع انتزاع
،وجود دارد. جامع انتزاع خلط نشود. میان این دو، تفاوت روشن «ته مهم این است که این مبنا، با نظریه «جامع انتزاعن
عنوان کل واحدی است (مانند «أحدهما» بهعنوان مفهوم جامع) که از اشتراک دو یا چند فرد در تحصیل غرض یا در حم،
انتزاع مشود. در اینجا، متعلَّق حم، همین عنوان جامع است، و تعیین مصداقِ خارج آن، عرفاً در اختیارِ بایع یا مولا قرار
مگیرد. اما فرد مردد اعتباری (أحدهما المصداق)، در این مبنا، غیر از این است که «جامع را فروختیم» یا «جامع را واجب
کردیم». بله مدعا این است که خودِ أحدهما المصداق ـ با آنکه در خارج، حقیقت متعین ندارد و عقلا ممتنع است ـ در ظرف

اعتبار، بهعنوان واحد اعتباری، موضوع انشاء و حم قرار مگیرد.

لذا در بیع مگویند: «أحد هذین المالین فروخته شد»، نه «جامع ما بین هذین المالین». این تفاوت، در مواجهه با نهاد «قرعه»
کاملا ظاهر مشود. اگر بوییم «جامع فروخته شد»، تعیین مصداق، حق بایع است؛ او بعداً هرکدام را خواست، تحویل

مدهد؛ اما اگر بوییم «أحدهما فروخته شده» و سپس برای تعیین «کدامی» به قرعه مراجعه مکنیم، معلوم مشود از آغاز،
بیع بر فرد مصداق مردد واقع شده، و قرعه برای تعیین همان ی فرد اعتباری است، نه برای تعیین ی جامع. در اینجا، قرعه
نزد ما مشتبه؛ نه برای تعیین مصداقِ ی ن است، وله معیرود که عندالم یا انشاء» بهکار مح واقع موضوع» برای تعیین

مفهوم جامع. هرچند تفصیل جریان قرعه در اطراف علم اجمال و در اینگونه موارد، بحث مستقل مطلبد، اما در حدّ حاضر،
همین مقدار کاف است که قرعه، مؤیدِ این است که از ابتدا، انشاء بر «أحدهما المصداق» واقع شده، نه بر جامع انتزاع، و آن
برای آن نف واحد اعتباری مفروض است، هرچند در فلسفه، ثبوت حقیق در ظرف اعتبار، بهعنوان ی ،«أحدهما المصداق»

شود.

برآیند آنچه گذشت ـ با اتا بر مبنای محقق حائری و تقریر امام خمین ـ چنین است: از جهت عقل فلسف، «فرد مردد»، لا
وجود له ف الخارج؛ نه ماهیتِ معقول دارد و نه وجودِ عین. و از این جهت، با محقق اصفهان همراهیم که فرد مردد، بهعنوان

واقع توین، محال است. از جهت عالم اعتبار و سیره عقلاء، در ظرف اعتبارِ عقلای، فرد مردد، له وجود اعتباری. عقلاء، او را
بهعنوان موضوع انشاء در معاملات و ایقاعات (بیع، تملی، طلاق، ناح، وصیت و…) و گاه نیز بهعنوان متعلَّق حم، اعتبار
اعتباری است، نه به عنوان انتزاع متفاوت است؛ ناظر به خودِ أحدهما المصداق کنند. این اعتبار، با اعتبارِ جامع انتزاعم

جامع.

این مبنا، هم با تحلیل فلسف صحیح محقق اصفهان در نف ثبوت حقیق فرد مردد سازگار است، و هم با سیره عقلاء در مقام
عمل که در بسیاری از عقود و ایقاعات، بر اساس «أحدهما المصداق» رفتار مکنند، بدون آنکه لزوماً عنوان جامع انتزاع را

در ذهن بیاورند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏الروحان، محمد، «منتق الأصول»، ج 2، ص 494.

[2]‐ همان.
[3]‐ همان، 495.



[4]‐ همان.

[5]‐ همان.
[6]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 273.

[7]‐ به عنوان تمیل اشال اول استاد معظممان باید گفت: گرچه کلام صاحب منتق که مگوید «مفهوم الفردِ عل البدل» در
ذهن، مفهوم معین و ممتاز است و تعبیر او «المردد مردد بالحمل الأول، معين بالحمل الشائع» صحیح مباشد، باز هم این

مقدار برای مقصود ایشان کاف نیست. تعین به حمل شایع، تعین در سطح مفاهیم است. وقت گفته مشود: «الفرد عل البدل
معين بالحمل الشائع»، معنایش این است که در سلسله مفاهیم ذهن، عنوان «الفرد عل البدل» ی واحد مفهوم مشخص

است؛ متوان آن را تصور کرد، بر آن حم نمود، و آن را تحت مفاهیم عامتر مانند «مفهوم معین» در برابر «مفهوم مبهم»
مفهوم الجزئیة، در میان مفاهیم، ی بالحمل الشائع»، یعن كل ،لبالحمل الأو جزئ گوییم: «الجزئقرار داد؛ همانگونه که م

از مصادیق مفهوم کل «كليات منطق» است. این نوع تعین، صرفاً ناظر به جایاه مفهوم در رتبه مفاهیم ذهن است.
آنچه در تلیف و اراده لازم است، تعین متعلَّق فعل است، نه تعین صرفاً مفهوم. در بحث وجوب و بعث، آنچه محل کلام

است، این است که آیا متعلَّق تلیف و اراده در مقام عمل، باید در حدّ فعل خارج معین مشخص باشد یا خیر؟ تعلّق وجوب به
عنوان که فقط در سطح مفهوم، متعین است، اگر نتواند تعین متعلَّق اراده و فعل را در خارج تأمین کند، برای غرضِ تلیف

کاف نیست.
مبنای صاحب منتق، حداکثر تعین مفهوم را تضمین مکند، نه تعین مصداق. آنچه صاحب منتق اثبات مکند، این است
که «مفهوم الفرد عل البدل» در ذهن، مفهوم است روشن، متمایز و قابل تعلّق علم و وجوب. اما این، تنها تعین در افق مفهوم
ن به سطحدر نهایت، تعی را انجام دهد؛ یعن «لف باید بداند «چه فعللف. در مقام عمل، مفعل م ن در افق متعلَّقاست، نه تعی

فعل خارج منتقل شود.
و این همان نقطهای است که نزاع محقق نائین و محقق اصفهان بر سر آن شل گرفته است. محقق نائین مگفت: «أحدهما

مصداقاً» معقول است و عرف نیز همین را مفهمد. اما محقق اصفهان مگفت: چنین فردی در هیچ وعائ تحقّق ندارد. اثبات
نکند؛ زیرا باز هم مسأله تعینم از این دو ادعا را نه اثبات و نه نف ن است، هیچیالبدل» مفهوماً معی الفردِ عل اینکه «مفهوم

متعلَّق فعل در سطح مصداق، حل نشده باق مماند.
خلاصه آنه در تمیل اشال اول به صاحب منتق مگوییم آنچه شما با تمس به «تعین بالحمل الشائع» دربارۀ مفهوم فرد
علالبدل بهدست مآورید، صرفاً تعین مفهوم است. اما محل نزاع در باب تعلّق تلیف و اراده و بعث، تعین متعلَّق فعل در

سطح مصداق است؛ و این دو نوع تعین، مساوق نیستند. لذا حتّ با پذیرش اینکه «المردد معین بالحمل الشائع» بهمعنای
مفهوم، باز هم مبنای شما در تبیین وجوب تخییری و فرد مرددِ مصداق، واف به مقصود نخواهد بود. این اشال بهطور

خاص، ناظر به نوع تعین است که صاحب منتق از آن استفاده کرده و نشان مدهد این نوع تعین، با تعین که در بحث تلیف
و اراده مطلوب است، تفاوتِ مبنای دارد.

[8]‐ ‏خمین، روح اله، «کتاب البیع»، ج 3، ص 429.
[9]‐ ‏یزدی، محمد کاظم، «حاشیة الماسب»، ج 1، ص 73.

[10]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «حاشية الماسب»، ج 1، ص 131.
[11]‐ ‏الحائري، عبدالریم، «درر الفوائد»، ج 1، ص 233.

[12]‐ همان.
[13]‐ ‏انصاری، مرتض، «الماسب»، ج 4، ص 251.

[14]‐ همان، ج3، ص401.

منابع
.1427 ،اسب، ۵ ج، قم، ذوی القربمحمد حسین، حاشية الم ،اصفهان ‐

‐ ———، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.



‐ الحائري، عبدالریم، درر الفوائد، ۲ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418.
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول، ۷ ج، قم، دفتر آيت ال محمد، منتق ،الروحان ‐

‐ انصاری، مرتض، الماسب، ۶ ج، قم، المؤتمر العالم بمناسبة الذکری المئوية الثانية لميلاد الشيخ الأعظم الأنصاري،
.1415

.1379 ،ه، کتاب البیع، تهران، مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمینروح ال ،خمین ‐
‐ یزدی، محمد کاظم، حاشیة الماسب، ۲ ج، قم، اسماعيليان، 1410.


