
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه تربیت »

در تاریخ ۱۹ آذر ۱۴۰۴

فقه تربیت
جلسه 9 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث قبل:
در جلسه گذشته به بیان فوارق اخلاق و فقه پرداختیم. این بحث در کیفیت ورود به فقه تربیت نیز اثر دارد؛ اگر گفتیم بین فقه و

اخلاق تفاوت وجود ندارد، ورود به فقه تربیت به گونهای مشود و اگر گفتیم بین این دو فوارق وجود دارد، آن وقت به نحو
دیری باید وارد بحث فقه تربیت بشویم.

شواهدی اقامه کردیم بر اینه فقه چارچوبها، ضوابط، قواعد و ملاکات متفاوت با اخلاق دارد. روی این تعابیر دقت کنید؛
اینها الفاظ روزنامهای پشت سر هم نیست. بله هر کدام بار علم دارند. فقه، چارچوب دارد که با چارچوب اخلاق متفاوت

است. قواعد و ضوابط دارد که متفاوت است.

به عنوان مثال در فقه، اطاعت و عصیان مطرح مشود. درحالیه در اخلاق اطاعت و عصیان وجود ندارد.

ثواب و عقاب در اخلاق:
اینه در اخلاق اطاعت و عصیان مطرح نیست، سوال ایجاد مکند و آن اینه:

آیا بر اوصاف و رذائل خبیثه و اوصاف حمیده نفسانیه، ثواب و عقاب هم مترتب نمشود؟
جواب این است که ما نمگوییم در اخلاق ثواب و عقاب وجود ندارد؛ بله فقط اطاعت و عصیان را نف مکنیم و مگوییم در

اخلاق، اطاعت و معصیت معنا ندارد. لازمهی این حرف، نف ثواب و عقاب نیست!
انسان متواند نفس خودش را مهذب کند و رذائل نفساناش را از بین ببرد و ثواب بر او مترتب بشود.

ثواب و عقاب، موضوعات دارد که ی موضوعش اطاعت و عصیان است.
یعن ممن است امور دیری هم موضوع ترتب ثواب قرار بیرند.
در حدیث آمده: «من رض بِفعل قَوم فَهو منْهم»[1] اخلاق است.

وقت فوارق بین فقه و اخلاق روشن شد، به راحت متوان فهمید که این حدیث، اخلاق است یا فقه؟ در باب تجری، برخ به
روایات مثل این تمس مکنند؛ و البته برخ هم قبول ندارند.

دهند که اگر کسه خداوند متعال و ائمه: هشدار مدارد. چه آن وید که این تعابیر در روایات، جنبه اخلاقب ن است کسمم
راض به فعل دیری شد، «فَهو منْهم»؛ خواه آن عمل خوب باشد یا بد باشد.

هم داشته باشد. همین که کس ر قابل اطاعت و امتثال نیست؛ هرچند ثوابدانستیم، دی و در این صورت که روایت را اخلاق
در نفسش به فعل دیران راض باشد، از آنها محسوب مشود.

نته دیری که به عنوان فارق فقه و اخلاق مطرح کردیم آن بود که، «الاحام تابعةٌ للمصالح و المفاسد» و این مسئله در اخلاق
معنا ندارد. همین فارق را در آن حدیث پیاده کنید؛ در عبارت «من رض بِفعل قَوم...» مصلحت و مفسده کجاست؟ تصورش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2291
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مشل است.

نتیجه آنه اگر فقه و اخلاق را ممزوج دانستیم، (چنانه افرادی در حوزه و خارج از حوزه مگویند اگر حم فقه با اخلاق
سازگاری نداشت، آن حم باطل است) باید ملاکات را یسان بدانیم.

فارق ششم: تزاحم و تعارض در اخلاق راه ندارد.

و اگر بوییم ملاکات اینها ی است، بحث تزاحم مطرح مشود. یعن اگر فتوای فقیه با ی ملاک اخلاق سازگار نبود،
تعارض یا تزاحم لازم مآید و فقیه باید چاره اندیش کند.

وقت حاکم دید شرایط جامعه از جهت اقتصادی خراب است، هرچند در فقه مگوید «النَّاس مسلَّطُونَ علَ اموالهِم» اما اخلاق
اقتضا مکند، از مال اغنیا بیرد و به فقرا بدهد. اینجا باید بوئیم این حم اخلاق با قاعده سلطنت تعارض و تساقط مکند.

چون در ی ردیف هستند.

و حال آنه این چنین تحلیل اشتباه است. بین حم فقه و حم اخلاق نه تعارض معنا دارد، چون ملاکاتش فرق دارد؛ نه
تزاحم معنا دارد چون ضوابط تزاحم وجود ندارد.

تعارض و تزاحم فقط در باب مجعولات فقهیه است. در احام اخلاق چیزی به نام تزاحم یا تعارض نداریم. زیرا در اخلاق
جعل وجود ندارد تا تعارض کنند. اخلاق از امور حقیق است و آنچه در روایات در مسائل اخلاق آمده خبر از این امور است.
اما فقه ی امر اعتباری و متوقف بر جعل و انشاء است. در اخلاق، نم توان گفت شارع چیزی را با انشاء تأسیس مکند. بله

فقط اخبار مدهد که این عمل حسن و پسندیده است؛ رجحان دارد و موجب سعادت. یا رذیله است و مایه هلاکت.

اما در فقه، تعارض معنا دارد، متوان گفت این جعل با آن جعل تعارض دارند.
صبر، ی صفت اخلاق است. حلیم بودن، صبور بودن، کتوم بودن، ساکت بودن، خوشنفس بودن؛ اینها همه از صفات

پسندیده اخلاق هستند. در این موارد جعل و اعتبار وجود ندارد که تعارض پیش بیاید.
این نته را خوب عنایت کنید.

این فارق بین اخلاق و فقه وجود دارد؛ در مسائل فقه مگوئیم این حدیث با آن حدیث متعارضند و مرجحات باب تعارض را
مطرح مکنیم.

چنانه در فقه، چون امتثال و اطاعت مطرح مشود، تزاحم پیش مآید؛ چرا که موضوع تزاحم امتثال است. اگر دو تلیف را
نتوان در ی زمان امتثال کرد، تزاحم به وجود آید.

اما در اخلاق اساساً امتثال وجود ندارد. بنابراین تزاحم هم معنا ندارد.

تعارض احام فقه با اخلاق
هم تعارض ام فقهر تعارض و تزاحم ندارند، با احدیبا ی شود که همانطور که گزارههای اخلاقبا این توضیح روشن م

ندارند. چون از ی ملاک تبعیت نمکنند.

نمونهای از شبهه تعارض فقه و اخلاق
از باب نمونه مگوئیم حم فقه در مورد شخص که خوابیده، این است باید بیدار شود و نماز بخواند؛ ممن است کس بوید

این حم با عدالت شارع یا اخلاق چه نسبت دارد؟



پاسخ این است که حم فقه ملاک و معیار متفاوت با اخلاق و عدالت دارد.
در فقه رابطه عبودیت و مولویت مطرح است؛ عمل وجود دارد که رعایةً لحق المولا واجب شده است.

اما در اخلاق این رابطه قابل تطبیق نیست. در اخلاق، معیار مولویت و عبودیت مطرح نیست. اخلاق عبارت است از آنه انسان
نفس خود را به صفات کمالیه مانند کظم غیظ، عصبان نشدن، حسد نداشتن، خیرخواه بودن، مزین کند.[2] اینها صفات

پسندیده اخلاق هستند. در اینها بحث مولویت مطرح نیست.
برخ مگویند حم فقه زمان معتبر است که با حم اخلاق منافات و ضدّیت نداشته باشد.

در حالیه این تضاد اصلا معنا ندارد. زیرا تضاد بین دو چیزی مطرح مشود که تناسب با یدیر داشته باشند. ول فقه و
اخلاق، در دو جایاه هستند. از شرایط معتبره در تناقض یا تضاد این است که باید وحدت مان باشد. ول اینجا دو ظرف و دو

جایاه است.

مثل وجود ذهن و وجود خارج. آیا آثاری که بر خارج مترتب مشود، بر وجود ذهن متوانید مترتب کنید؟
نمتوان گفت تصور و وجود ذهن فقط وقت صحیح است که در خارج اثر داشته باشد! خواه بر وجود خارج، اثری بار بشود
یا نشود، تصور ذهن صحیح است. ممن است بر وجود خارج اثر مترتب نشود، ول در ذهن وجود پیدا کند. نمتوانید انار

موجود است که در خارج هم موجود باشد! ابدا این چنین نیست. خیل وئید که تصور من در فرضوجود کنید و اینطور ب
چیزها در ذهن هست که در خارج موجود نشده. همانطور که خیل چیزها هم در خارج هست که در ذهن ما موجود نشده!

به نظر مرسد، خلط بین علوم حقیقیه و اعتباریه سبب شده چنین اشالات به وجود بیاید.
نمونهی دیر از شبهه تعارض فقه و اخلاق

مثال دیر آنه، فقه مگوید اگر کس مل را با تراض انشای بفروشد، این معامله صحیح و معتبر است. اما از ناه اخلاق،
اگر کس بخواهد خانه شخص که پنجاه سال در آن زندگ کرده و امروز به جهت مخارج بیماری محتاج به فروشش شده، را به

نصف قیمت خریداری کند، این خرید با اخلاق سازگار نیست.

آیا متوان گفت این معامله باطل است؟
در معاملات تراض شرط است. باید در هنام عقد بین طرفین رضایت برقرار باشد. خواه رضایت قلب هم داشته باشند یا نه.

خواه با اخلاق منافات داشته باشد، خواه نداشته باشد.

نمونهی دیر از شبهه تعارض فقه و اخلاق
در مضاربه صاحب مال به عامل مگوید: « پول به شما مدهم تا در سودش با هم شری باشیم؛ اما نود درصدّ سود برای

من؛ و فقط ده درصدش برای تو!»

آیا متوان گفت که این معامله با عدالت، که ی از پایههای اخلاق است و ردپای هم در فقه دارد ـ هرچند در فقه کمتر است ـ
سازگاری ندارد و باطل است؟

بله؛ بعض از عناوین بین فقه و اخلاق مشترک است. مثل عنوان صبر.

صبر، از این جهت که نفس مزین به آن بشود اخلاق است. اما از این جهت که شارع فرموده «اصبروا» و از این جهت که
مخواهیم امر او را اطاعت کنیم، امر مستحب فقه است.



بسیاری از امور مستحب با این توضیح قابل جمع با امور اخلاق است و این مانع ندارد. اما دو حیث است؛ دو جهت است.
اخلاق کاری به اطاعت و عصیان ندارد؛ لذا بحث از جعل و مجعول هم در آن راه ندارد. بحث انشاء و منشأ هم مطرح نیست.

تعارض هم نیست. تزاحم هم نیست. آیا تا به حال شنیدید که بویند بین این دو حم اخلاق تعارض وجود دارد؟

از بین چهارچوبهای که در فرق بین فقه و اخلاق ارائه شد، به نظر مرسد معیار آخری که مطرح کردیم قویتر باشد؛ یعن در
جریان ندارد. اما در مسائل فقه تعارض معنا ندارد. تزاحم معنا ندارد؛ مرجحات باب تعارض و تزاحم اصلا ام اخلاقاح

بحث تزاحم و تعارض و مرجحات ی از مهمترین بحثهاست.

اخلاق یعن محلّ کردن نفس به صفات و مرمتهای پسندیده و خال کردن آن از رذائل مانند بغض، کینه، حسد، عجب، کبر؛
که همه اینها از رذائل نفسانیه هستند.

نه بین این رذائل تعارض و تزاحم وجود دارد و نه بین آن مرمتها! چرا؟ چون اینها جعل ندارند.
در روایات، فضیلت صبر و سوت و آثار زیانبار حسد ذکر شده؛ ول هیچدام جعل که منشأ انشاء باشد، ندارند. 

در مورد حسد منه، غالباً مگویند باید اظهار بشود.

غالب فقها در اعمال قلبیه هم مگویند موضوع برای ثواب و عقاب نیست الا اینه اظهار بشود.

آن عدهی نادری هم که مگویند بدون اظهار حرمت مآید، که از حرفهای صاحب جواهر همین استفاده مشود، اینها برای
جائیست که دلیل داشته باشیم که متوانیم طبق همان عمل کنیم. و گرنه اصل اول این است که در امور قلبیه اطاعت و امتثال

نیست.

این انسان است که یا خودش را در این صفات پسندیده تربیت مکند یا نمکند؟
نمتوانیم بوئیم که اطاعت مکند یا عصیان مکند. هرچند غالباً کس که رذائل قلب دارد، مرتب گناه هم مشود.

این مطلب نیز ممل بحث فرق بین فقه و اخلاق شد.
نسبت اخلاق و فقه از نسبِ اربعه:

با این توضیح روشن مشود که بین احام اخلاق و فقه در بعض از موارد تباین است و در بعض از موارد تساوی است!
حالا تامل بفرمایید و ببینید آیا معیار دیری به عنوان فارق این دو متوان بیان کرد؟

در جلسه بعد اگر ان شاءاله حیات باشد، تربیت را تعریف کرده و به تفاوت تهذیب و تزکیه با آن اشاره مکنیم. بعد فقه تربیت
را معنا خواهیم کرد. و تمایز فقه تربیت با فقه الاخلاق را بررس مکنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‐ و قَال ع‏ الراض بِفعل قَوم كالدَّاخل‏ معهم‏ فيه و علَ كل داخل ف باطل اثْمانِ اثْم الْعمل بِه و اثْم الرِضا بِه. وسائل الشيعة،

ج‏16، ص: 141
[2] ‐ بذریم از آن حرف عرفان که همه صفات کمالیه ناش از اسماء اله است.


