
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 44 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در جلسه گذشته، بحث به «دلیل هشتم» بر اشتراط رسید. توضیح داده شد که ظاهر این دلیل مبتن بر چهار موثّقه منسوب به

سماعه است.[1]

اشالات که مرحوم آقای حائری قدس سره نسبت به دلیل مطرح فرموده بودند را بیان کردیم. ایشان در رد این دیدگاه که لفظ
«الامام» در روایات نماز جمعه (مانند موثقه سماعه) به معنای امام معصوم (ع) است، استدلال مکند که مراد، امام جماعت

عادی است؛ زیرا اطلاق این کلمه در روایات دیر نیز چنین است. مهمترین دلیل ایشان آن است که در روایت آمده امام جمعه
در خطبه بر «أئمة المسلمین» صلوات مفرستد، که این امر به طور قطع نشان مدهد که گوینده خطبه خود نمتواند امام

معصوم باشد. همچنین، چون در این روایات تلیف امام بیان شده و ائمه (ع) نیز متصدّی اقامه جمعه نبودند، پس دلالت بر امام
جماعت غیرمعصوم مکند که وظیفه انجام آن تالیف را دارد و شرط صحت نماز جمعه حضور امام معصوم نیست.

نتهای از مرحوم بروجردی در دلیل هفتم
قبل از بررس تفصیل اشالات، نتهای کوتاه از مرحوم آیتاله العظم بروجردی (ره) پیرامون دلالت برخ روایات مطرح

مدلالت دلیل هفتم (روایت عیون و علل، که در آن سؤال شده است: «ل شود. ایشان در کتاب «البدر الزاهر»، در بررسم
صارت صَةُ الْجمعة اذَا كانَت مع امام ركعتَين و اذَا كانَت بِغَيرِ امام ركعتَين ركعتَين») تصریح منمایند که «دلالة الحدیث

عل کون اقامة الجمعه من مناصب الامام»[2].

از دیدگاه ایشان، این حدیث دلالت دارد که اقامه نماز جمعه از مناصب و شئون امام است؛ و منظور از امام، «سائس
المسلمین» و زعیم ایشان است. علاوه بر این، آیتاله بروجردی بیان مکنند که این امر که نماز جمعه از مناصب امام است،

در زمان صدور روایت، امری «مفروغٌ عنه» و بدیه بوده است.

ایشان در ادامه، با اشاره به اینه این برداشت در مورد دلیل هشتم نیز صادق است، متذکر مشوند که وجوب تعیین نماز
جمعه به دلیل استفاده از ادلهای است که آن را از مناصب خاص امام معصوم (ع) مدانند. سپس این نته مهم را طرح مکنند

که علرغم دلالت این روایات بر منصب بودن جمعه برای امام، فتوای مشهور فقها بر وجوب تخییری است، چرا که اجماع
موجود بین فقها تا پیش از شهید ثان، این وجوب تعیین را نف مکرده است. در حقیقت، مرحوم بروجردی تأکید دارند که تا

زمان شهید ثان، بین فقهای امامیه مسلّم بوده است که نماز جمعه از مناصب امام معصوم (ع) است و وجوب تعیین ندارد، و
نظریه وجوب تعیین با طرح این بحث توسط شهید ثان وارد شد.[3]

ارزیاب پاسخ مرحوم حائری به اشال
مرحوم آیتاله حائری(قدس سره) در ادامه بحث به این نته مپردازند که اگر مستشل ادعا کند لفظ «امام» در روایات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مربوط به نماز جمعه ظهور در امام معصوم یا امام منصوب از جانب معصوم دارد، این روایت نیز از همان دسته روایات
:طهر ةسخَم نم قَلا َلع نتَيعكةُ رَصةُ والْخُطْبةُ وعمونُ الْجَت » :است؛ چنانکه در خبر زراره از امام باقر(ع) آمده است
امام واربعةٌ»[4]. بنابراین اگر در ذیل برخ روایات نیز آمده باشد «أما مع الإمام فركعتان»، ظاهر ابتدای آن حمل بر امام

معصوم یا منصوب خواهد بود.

ارزیاب پاسخ اول و دوم
آیتاله حائری در پاسخ، ابتدا سخن صاحب وسائل را نقل مکنند که لفظ «امام» در این روایات بر امام جماعت حمل
مشود؛ ایشان برای تأیید سخن صاحب وسائل چند مؤید ذکر مکنند؛ از جمله اینه همانگونه که نماز جمعه از حیث

منصب، تناسب با امام معصوم دارد، از حیث «جماعت» نیز با امام جماعت قابل انطباق است. [5] با این حال، این مؤید از
نظر ما تمام نیست؛ زیرا بحث اصل در مقام، بحث از ظهور لفظ «امام» است، نه مناسبت و امان تطبیق.

به بیان دیر، نمتوان پذیرفت که معصومان(ع) در تعبیرات خود، لفظ مطلق «امام» را درباره افراد غیرمعصوم بهکار برده
باشند؛ چنین استعمال خلاف ارتاز عرف موجود در فضای روایات است. در اغلب مواردی که لفظ «امام» در نصوص

بهصورت مطلق آمده، مراد همان امام معصوم عصر بوده است، و اگر در روایت ش کنیم که مقصود کدامی است، براساس
قاعده «الظن یلحق الشء بالأعم الأغلب» ـ مبتن بر حجیت ظن در موضوعات ـ آن را بر همان معنای غالب، یعن امام معصوم

حمل مکنیم.[6]

بنابراین، گرچه آیتاله حائری مطلب را درباره تناسب نماز جمعه با امام جماعت بیان مکنند، اما این نته در مقام حل نزاع
ما نحن فیه کارآمد نیست؛ زیرا پرسش اصل همچنان باق است که لفظ «امام» در تعبیر «صلاة الجمعة مع الإمام رکعتان» بر

چه کس حمل مشود، و شواهد زبان و روای، ظهور را بهروشن در امام معصوم تقویت مکند.

ارزیاب پاسخ سوم
در پاسخ به این ادعا که «بیشتر این روایات در زمان صادر شده که امام معصوم یا حاکم منصوب از سوی ایشان در منصب

حومت حضور نداشته، پس ناظر به همان شرایط خاص است و مراد از امام در روایات، امام معصوم (ع) نمتواند
باشد.»[7]، متوان گفت چنین برداشت دقیق نیست. مر ائمه علیهمالسلام تنها وظیفه داشتند احام و معارف مربوط به زمان
حیات خود را بیان کنند؟ آنان بهخوب آگاه بودند که سخنانشان بهوسیله اصحاب ثبت مشود و به نسلهای آینده خواهد رسید.
بنابراین، بیان معارف و احام، منحصر به اقتضائات زمان صدور نبوده و آنان بنابر علم امامت، حقایق را برای دورههای بعد

نیز تبیین مکردند.

افزون بر این، این ادعا با نمونههای متعددی نقض مشود. مواردی در روایات وجود دارد که بهطور مسلّم مراد از آنها «امام
لهلُوا اىبرده است. برای مثال، در آیه «فَاساگر در ظاهر زمان صدور، امام در حصر یا زندان به سر م معصوم» است، حت
الذِّكر»، خود ائمه علیهمالسلام تصریح کردهاند«إیانا عنَّ»؛ یعن مقصود از «اهل ذکر» ما هستیم.[8] اگر قرار بود این آیات و

روایات تنها بر اساس وضعیت ظاهری زمان صدور تفسیر شوند، چنین تصریحات معنای روشن نداشت. روشن است که
اهلبیت علیهمالسلام ملف بودند مرجعیت علم و دین حقیق را معرف کنند، هرچند شرایط بیرون در آن زمان برای اعمال

کامل آن فراهم نبود. ازاینرو، تعیین مراد واقع در این موارد، تنها با مراجعه به نصوص و مبان کلام امانپذیر است، نه با
محدود کردن سخنان معصوم به شرایط مقطع زمان صدور.

ارزیاب پاسخ چهارم
و مامطُ الاهةٌ رستعبیر «خَم گویند شما به صدر روایت ـ یعنال را بر «خبر زراره» متمرکز کردهاند. متهی چهارم، اشدر ن

اربعةٌ» ـ استناد مکنید و آن را ناظر به امام معصوم مدانید، اما چرا به ذیل روایت توجه نمکنید؟ زیرا در ادامه آمده



است:«فَاذا اجتَمع سبعةٌ ولَم یخافُوا امهم بعضهم و خَطَبهم»؛ یعن اگر هفت نفر گرد هم آمدند، برخ از آنان امام مشوند و هم
نماز را اقامه مکنند و هم خطبه را مخوانند. به ادعای ایشان، تعبیر «امهم بعضهم» صریح در این است که امام جماعت و

خطیب، فردی غیرمعصوم است و لذا روایت نمتواند ناظر به امام معصوم باشد.[9]

اما این برداشت با پاسخ روشن مواجه است. همانگونه که پیشتر اشاره شد، امام علیهالسلام در فضای تقیه سخن مگفته و
نمتوانسته صریحاً اعلام کند که «وقت من حضور دارم، شش نفر دیر هم باشند، من امام هستم و شما مأموم شوید». چنین

تصریح خطرآفرین بود و با شرایط سیاس زمان سازگار نبود. ازاینرو، ساختار روایت طوری تنظیم شده که با ظاهر تقیهآمیز،
امان اشارت به حم واقع را نیز حفظ کند. تعبیر «امهم بعضهم» نیز دقیقاً ناظر به همین ملاحظهی تقیهای است، نه بهمنزلهی

نف امامت معصوم.

بنابراین، استناد به ذیل روایت برای اثبات عدم ارتباط آن با امام معصوم، قابل قبول نیست و زمینهی صدور روایت و قرائن
تقیهای، این برداشت را بهروشن رد مکند.

ارزیاب پاسخ پنجم
در «مطلب پنجم»، آقای حائری بر خبر سماعه تیه مکنند و مگویند: در روایت تعبیر «یخطُب» آمده است؛ خطبه نیز مشتمل

بر حمد خدا، ثنای اله، وصیت به تقوا و صلوات بر پیامبر و عل أئمة المسلمین است. به نظر ایشان، انجام چنین اموری
اختصاص به معصوم ندارد؛ هر فرد معمول نیز متواند این عبارات را بر زبان آورد. بنابراین، تعبیر«إمام یخطُب» ظهور در

امام غیرمعصوم دارد و صریح در این است که امام جمعه لازم نیست معصوم باشد. سپس اضافه مکنند که اگر بوییم
«امام» در روایت به معنای معصوم نیست، پس منصوبِ معصوم نیز از این حم خارج خواهد بود؛ زیرا «لم یحتَمل

المنصوب» و روایت شامل او هم نمشود.

پاسخ این است که این برداشت دقیق نیست. اولا تعبیر روایت «إمام یخطُب» است، نه «الإمام یخطُب» و نه «ینبغ للإمام أن
یخطُب». این تعبیر وصف است و به مقام و شأن امام اشاره مکند. یعن امام که شأن خطابه دارد، امام که بیانکنندهی

آورد. همانگونه که اگر گفته شود «إمامدین است، نه صرفاً فردی که چند جملهی حمد و صلوات را بر زبان م معارف اصل
یهدی»، فهم عرف این نیست که هر فردی که راه را نشان بدهد مراد است، بله ناظر به مقام هدایتریِ حقیق و مرتبهی عال آن
است. تعبیر «یخطُب» نیز همین ویژگ را دارد؛ یعن امام که خطیب است، امام که حقایق اساس دین و معارف مورد نیاز

مردم را بیان مکند.

بر این اساس، سه احتمال در امام یخطب قابل فرض است:
1. امام جماعتِ معمول؛ یعن همان کس که نماز جماعت را اداره مکند و توانای خاص در خطبهخوان ندارد.

2. امام جماعت که صرفاً متن خطبه را بلد است؛ یعن توانای خواندن چند جملهی حمد و ثنا و وصیت را دارد.
3. امام خطیب؛ امام که شأن بیان معارف کلان دین و هدایت علم و ایمان مردم را داراست.

تردیدی نیست که تعبیر «إمام یخطُب» عرفاً به فرض سوم نزدیتر است؛ زیرا صرف توانای خواندن چند جملهی کلیشهای
خطبه، شأن نیست که روایت برای آن وصف «یخطُب» را بیاورد. این وصف، ناظر به إمام متصدٍّ لشؤون الدین است؛ کس که

سخن او حجت، هدایتر و حامل معارف اصل دین است، و این همان مقام امام معصوم یا منصوبِ اوست.

در پایان مرحوم آقای حائری قدسسره ابتدا تأکید مکنند که تعبیر «و إن صلّوا جماعة» در متن اصل روایت سماعه نیست و
از توضیحات راوی است و در این صورت قابلیت استناد ندارد. سپس مافزایند: حت اگر سلمنا که این جمله در خود روایت



آمده باشد، با تأمل در مجموع نقلهای سماعه روشن مشود که مراد از «الإمام» در اینگونه روایات، امام است که یخطُب، نه
امام معصوم؛ بنابراین «مع الإمام» یعن با امام خطیب، و «مع وحده» یعن بدون امام خطیب.

اما با توجه به اینه تعبیر «إمام یخطُب» شأن فراتر از ی امام جماعت معمول را نشان مدهد و به امام دلالت دارد که
وظیفه بیان معارف اصل دین را بر عهده دارد، ظهور روایت همچنان با امام معصوم سازگار است. ازاینرو، شش مؤیدی که

ایشان برای سخن صاحب وسائل ذکر کردهاند تمام نیست و در نهایت، نتیجهگیری ایشان مبن بر اینه حدیث سماعه بر اشتراط
امام معصوم دلالت ندارد، قابل پذیرش به نظر نمرسد.

استدلال مرحوم بروجردی نسبت به موثقه سماعه
مرحوم آیتاله بروجردی قدسسره در البدر الزاهر ذیل حدیث سماعه نات دقیق مطرح مکنند. ایشان ابتدا نقل اول کلین را ـ
که در آن تفسیر «یعن الإمام الّذی یخطُب» آمده است ـ مبنا قرار مدهند و بر اساس آن مفرمایند: ظاهر روایت این نیست که
«امام» شامل هر امام جماعت معمول باشد؛ بله مراد امام خاص است که «امامتِ جمعه» از مناصب اختصاص اوست،

و این تنها بر امام معصوم یا منصوب از جانب او صدق مکند.[10]

،حمد خدا، ثنای اله که بتواند حداقل خطبه را ادا کند ـ یعن خطُب» بر هر کسی ه بروجردی احتمال حمل تعبیر «إمامآیتال
وصیت به تقوا و صلوات ـ مردود مدانند؛ زیرا انجام حداقل خطبه برای هر امام جماعت ممن است و با این حال، تعبیر

«إمام یخطُب» فراتر از چنین معنای حداقل است.

ایشان سپس به نته مهمتری اشاره مکنند که اگر نماز جمعه واجب تعیین باشد و امام معصوم یا منصوب در آن شرط نباشد،
لازم مآید که همه مردم یاد بیرند خطبه بخوانند تا هرگاه عدد هفت نفر فراهم شد، ی از آنان امامت کند. در این صورت دیر

نیازی به تعبیر «صلاةُ الجمعة مع الإمام رکعتان» نبود؛ این تعلیق نشان مدهد که امام جمعه شخص خاص است، نه هر فرد
عادل از میان مردم. [11]

نته کلیدیتر در کلام آیتاله بروجردی این است که «المتبادر من لفظ الإمام» در این روایات، امام خاص است. وقت امام
معصوم علیهالسلام مفرماید «صلاةُ الجمعة مع الإمام» عرف مخاطبان آن زمان، امام خاص را مفهمیدهاند، نه امام جماعت

معمول. حت تفسیر راوی در نقل کلین «یعن الإمام الّذی یخطُب» نیز مؤید همین فهم است.[12]

اما دلیل اصل و ابتاری مرحوم بروجردی این است که سیرهی عملیهی قطع مسلمین در عصر ائمه قرینهای متصل برای فهم
این روایات است؛ یعن در زمان صدور روایات، مردم نماز جمعه را تنها به امامتِ امام معصوم یا منصوب او مشناختند.

بنابراین، هر جا در روایات لفظ «إمام» در باب جمعه بیاید و ش کنیم مراد چیست، این سیره قطع ـ که نزد ایشان در حم
قرینهای متصل است ـ ما را ملزم مکند لفظ «امام» را بر امام معصوم حمل کنیم.[13]

به این ترتیب، نتیجهای که از مجموع بیانات ایشان به دست مآید این است که حدیث سماعه نیز مانند دیر روایات باب، ظهور
قوی در اشتراط امام معصوم یا منصوبِ خاص دارد، و حمل آن بر امام جماعت عادی خلاف تبادر، خلاف سیره و خلاف

قرینهی موجود در نقل کلین است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
نع ملاالس هلَيع هدِ البا عبا لْتاس :ةَ قَالاعمس نع يسع نانَ بثْمع نع نيسالْح ندِ بمحم نع يحي ندِ بمحم نع [1] « و



الصلاة يوم الْجمعة، فَقَال اما مع امام فَركعتَانِ و اما من صلَّ وحدَه فَهِ اربع ركعاتٍ و انْ صلَّوا جماعةً.» (‏تفصیل وسائل
الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، ج 7، ص 313.)

« و بِاسنَادِه عن سماعةَ عن ابِ عبدِ اله علَيه السلام قَال: صلاةُ الْجمعة مع امام ركعتَانِ فَمن صلَّ وحدَه فَهِ اربع ركعاتٍ.»
(‏همان، ج 7، 312، حدیث 2.)

« و عنْه عن اَلْحسن عن زُرعةَ عن سماعةَ قَال: سالْتُه عن الْقُنُوتِ ف الْجمعة الَ انْ قَال: قَال انَّما صلاةُ الْجمعة مع امام ركعتَانِ
فَمن صلَّ مع غَيرِ امام وحدَه فَهِ اربع ركعاتٍ بِمنْزِلَة الظُّهرِ اَلْحدِيث.» (‏همان، ج 7، 313، حدیث 6.)

هلَيع هدِ البا عبا لْتاس :ةَ قَالاعمس نع يسع نانَ بثْمع نع نيسالْح ندِ بمحم نع يحي ندِ بمحم نع قُوبعي ندُ بمحم » 
السلام عن الصلاة يوم الْجمعة، فَقَال اما مع امام فَركعتَانِ و اما من يصلّ وحدَه فَهِ اربع ركعاتٍ بِمنْزِلَة الظُّهرِ يعن اذَا كانَ

امام يخْطُب فَانْ لَم ين امام يخْطُب فَهِ اربع ركعاتٍ و انْ صلَّوا جماعةً.» (‏همان، ج 7، 310، حدیث 3.)
[2] « و دلالة الحديث عل كون إقامة الجمعة من مناصب الإمام عليه السلام و من هو سائس المسلمين و زعيمهم بل عل كون

ذلك أمرا مفروغا عنه مما لا تخف عل أحد.» (‏البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، ص 42.)
[3] « و الظاهر أنّ الأقوال ف المسألة بحسبهما أربعة: الأول: أن لا يون الإمام أو من نصبه شرطا أصلا، فيجوز لل واحد من

المسلمين إقامتها بل تجب كفاية، و قد حدث و ظهر هذا القول ف الإمامية من عهد الصفوية، و قواه الشهيد الثان و الّف فيه
رسالة مستقلة، و من هذا الزمان انفتح باب تأليف الرسالة ف هذا الموضوع. » (‏همان، 32.)

ةُ وعمالْج ةُ وونُ الْخُطْبَت لا :قُولي ملاالس هلَيفَرٍ ععو جبانَ اك ةَ قَالارزُر ننَةَ عذَيا نبا نرٍ عيمع ِبا نبا نع بِيها نع ل[4] « ع
صلاةُ ركعتَين علَ اقَل من خَمسة رهط امام و اربعة.» (‏الاف (اسلامیه)، ج 3، ص 419، حدیث 4.)

[5] « قلت: قد تصدّى للجواب عن ذلك ف الوسائل بقوله: «و إطلاق لفظ الإمام هنا كإطلاقه ف أحاديث الجماعة و صلاة الجنازة
و الاستسقاء و الآيات» أقول: كما يناسب الجمعة للمنصوب يناسب الموضوع لإمام الجماعة، لأنّ المفروض فيه وجوب

الجماعة.»(‏صلاة الجمعة (حائری)، ص 105.)
[6] استاد معظّم: ی از ضرورتهای اساس در فهم قرآن و حدیث، واژهشناس دقیق است. متأسفانه در بسیاری از موارد،

واژگان قرآن بدون توجه به کاربرد خاصشان در متن وح، با همان معان رایج و لفظ ترجمه مشوند؛ در حالکه بسیاری از
این واژهها اصطلاحات ویژهای با بار معنای خاص هستند.

برای نمونه، در قرآن کریم تعبیر«امر اله» آمده است. اغلب مترجمان آن را «فرمان خدا» یا «دستور خدا» ترجمه کردهاند؛
یعن «أمر» را به معنای امر مولویِ صادرشده از ی مولا گرفتهاند. اما تتبع که انجام دادیم نشان مدهد که «امر اله» در

قرآن اصطلاح خاص است و بهمعنای «فعل قطع و تغییرناپذیر اله» است؛ فعل که نه تبدیل در آن راه دارد و نه بداء در آن
متصور است. ی از مصادیق روشن آن، قیامت است؛ «اتَ امر اله فََ تَستَعجِلُوه».همچنین به تصریح روایات ی دیر از

مصادیق «امر اله» ظهور حضرت ولعصر(عج) است؛ همانگونه که تصور بداء در قیامت ممتنع است، در ظهور آن حضرت
نیز چنین احتمال راه ندارد.

مثال دیر، واژه «فتنه» است. برخ تفاسیر و ترجمهها فتنه در آیه شریفه «وقَاتلُوهم حت َّ تَونَ فتْنَةٌ» را به معنای توطئه
گرفتهاند و گفتهاند: آنقدر با کفار بجنید تا خیالتان از توطئههای آنان راحت شود. از همینرو برخ قائل به عدم مشروعیت
جهاد ابتدای شدهاند و گفتهاند اگر کفاری هستند که علیه مسلمانان توطئهای ندارند، جن ابتدای علیه آنها جایز نیست. اما با

مراجعه به آیات دیرِ همسو و نیز روایات معتبر ذیل همین آیه روشن مشود که «فتنه» در این سیاق به معنای شرک است. البته
این واژه در قرآن گاه به معنای امتحان و گاه به معنای توطئه نیز بهکار رفته است؛ اما در این آیه، سیاق و روایات، معنای

شرک را تقویت مکنند.
همانگونه که واژهشناس در قرآن نقش کلیدی دارد، در حوزه حدیث نیز همینگونه است؛ و بدون دقت در اصطلاحات خاص

روای، بسیاری از مفاهیم، نادرست فهم مشود.
[7] « مع أنّ صدور أكثر الأخبار المذكورة كان ف عصر لم ين المعصوم و المنصوب متصدّيا للجمعة، مع أنّ ف بعضها بيان

تليف الإمام، و الإمام لا يعين تليف نفسه.» (‏صلاة الجمعة (حائری)، 106.)
لاهآنِ الْقُرل َالتَع هاَل لعقَايِيسِ قَدْ جاَلْم ى وواَلْه اعبّكِ بِاتالهاَلْم متَقَح و ماكيا : ملاالس هلَيدٍ عمحم نب فَرعج ادِقاَلص [8] «قَال



اغْنَاكم بِهِم عن جميع اَلْخَلائق لا علْم الا ما امروا بِه قَال اَله تَعالَ فَسىلُوا اهل اَلذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ ايانَا عنَ. و جميع أهل
البيت عليهم السلام أفتوا بتحريم القياس» (‏کنز الفوائد، ج 2، ص 209.)

[9] « مع أنّ قوله ف خبر زرارة: «و لا جمعة لأقل من خمسة من المسلمين، أحد هم الإمام» المتعقّب بجملة: «فإذا اجتمع سبعة
و لم يخافوا أمهم بعضهم و خطبهم» كاد أن يون صريحا ف غير المعصوم و المنصوب، فتأمل تفهم إن شاء اله تعال.» (‏صلاة

الجمعة (حائری)، 106.)
[10] « و المستفاد من الحديث أنّ المراد بالإمام ليس مطلق إمام الجماعة بل هو إمام خاص يختص به إقامة الجمعة. فالمقصود
منه الإمام الأصل أو من نصب من قبله لذلك. و احتمال حمله عل كل من يقدر عل الخطبة مردود بأنّ أقل الواجب من الخطبة

إنما يقدر عليه كل من تصدى لإمامة الجماعة. مضافا إل أنه لو كان إقامة الجمعة واجبة عل الجميع و لم تن من المناصب
الخاصة لوجب عل الناس تعلم الخطبة و إقامة الجمعة، فلم ين وجه لتعليق وجوب الركعتين عل وجود الإمام.» (‏البدر الزاهر

ف صلاة الجمعة و المسافر، 44.)
الرواية هو الذي نصب من قبل زعيم المسلمين لقراءة الخطبة و إقامة الجمعة، و هو المتبادر إل [11] « فالمراد بالإمام ف

أذهانهم، حيث إنّ المتداول المعمول عندهم لم ين إلا تصدي المنصوبين لها. » (همان، ص45.)
[12] «و بالجملة المتبادر من لفظ إمام ف الحديث هو إمام خاص، و هو الذي فهمه الراوي، حيث فسره بالإمام الذي يخطب.»

(همان.)
[13] « و السر ف ذلك ما أشرنا إليه سابقا من استقرار السيرة المستمرة عل تصدي أشخاص خاصة لإقامتها و قلنا إنّ هذه

السيرة بمنزلة القرينة المتصلة للأخبار الصادرة عن الأئمة عليهم السلام.» (همان.)

منابع
بروجردی، حسین، البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و المسافر، قم ‐ ایران، متب آية اله العظم المنتظري، 1416.

.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض
حر عامل، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إل تحصیل مسائل الشریعة، قم ‐ ایران، مؤسسة آل البیت (علیهم السلام)

لإحیاء التراث، 1416.
کراج، محمدبن عل، کنز الفوائد، قم ‐ ایران، دار الذخائر، 1410.

کلین، محمد بن یعقوب، الاف (اسلامیه)، تهران، دار التب الإسلامیة، 1363.


