
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 43 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته به بررس امان یا امتناع تعلّق صفات حقیق، صفات اعتباری و بعث به «فرد مردد» پرداختیم و نشان دادیم که

،محقق نائین واجب تخییری در مسل محوری دارد. در اصول، تحلیل ثبوت اهاین بحث، هم در اصول و هم در فقه، جای
تقریر علم اجمال به «أحد الأطراف» و نیز استصحاب فرد مردد (در ذیل کل قسم ثان) بر نوع تصویر از فرد مردد تیه دارند.

در فقه نیز نمونههای چون بیع «أحد المالین»، هبه و وصیت به نحو مردد، و طلاق و ناح مردد نشان مدهد که صحت یا
بطلان این معاملات و ایقاعات وابسته به پذیرش یا رد امان اعتبار فرد مردد است. سپس به جریان قائل به امان فرد مردد در

اعتباریات پرداخته شد؛ در رأس آنها شیخ انصاری، آخوند خراسان و محقق نائین قرار دارند. آخوند، تعلّق برخ صفات
کند؛ زیرا ایجاد داعرا استثنا م بعث حقیق د را پذیرفته ولاعتباریات (وجوب، حرمت) به فرد مرد حقیقیه (مثل علم) و برخ

نسبت به امر مبهم را معقول نمداند. محقق نائین با تفصیل میان اراده آمر و اراده فاعل، مگوید اراده آمر متواند به «فرد
مردد مصداق» تعلّق گیرد، هرچند اراده فاعل چنین نیست. شیخ انصاری نیز با تفی میان عالم توین و عالم اعتبار، انار

مکند که ملیت، صفت وجودیِ محتاج به موضوع خارج متعین باشد، و با مثالهای مانند «کل ف الذمه» نشان مدهد که
در اعتبارات، متوان ملیت را برای فرد مردد اعتبار کرد. در مقابل، محقق اصفهان اصل امان فرد مردد را ـ حت در

اعتباریات ـ مردود مداند و برای این مدعا دو برهان عقل اقامه مکند: نخست اینکه هر موجود، ماهیت و هویت وجودیِ
متعین دارد و «المردد بما هو مردد لا ثبوت له لا خارجاً و لا ذهناً»؛ دوم اینکه اتحاد صفت متعین (مانند علم یا وجوب) با متعلَّق

مبهم، مستلزم آن است که یا مردد متعین شود یا معین مردد گردد، و هر دو خلف است. بر این اساس، نه علم و نه اراده و نه
حاک یا عنوان انتزاع ن (ولو کله همواره به امر متعیگیرند، بلد» تعلّق نمد بما هو مردبه «فرد مرد ام اعتباری، هیچیاح

از واقع) تعلّق دارند.

بر استثناء «بعث» در کلام محقق خراسان نقد محقق اصفهان
در ادامه تحلیل مبنای محقق اصفهان(أعلالهمقامه)، نتهای مهم در نسبت با کلام آخوند خراسان در کفایة الأصول قابل توجه
است. آخوند خراسان در تعلیقه خود، اصل امان تعلّق برخ صفات حقیقیه ـ مانند علم ـ و نیز برخ اعتباریات ـ مانند ملیت،

زوجیت، طلاق، و حت وجوب و حرمت بهعنوان احام خمسه ـ به «فرد مردد» را مپذیرد. بهعنوان مثال، جعل ملیت برای
«أحد هذین الشخصین» یا «أحد هذین المالین» را ـ به نحوی که در کلمات ایشان تقریر شده ـ خال از محذور مداند. با این
حال، در میان اعتباریات، «بعث» را استثناء مکند. مراد از «بعث» در کلام ایشان، همان وجوبِ منتزع از هیئت امر است؛

یعن «تحری اعتباری» که شارع با خطاب «إفعل» در حق ملف جعل مکند، در مقابل تحری توین (مثل آنکه مولا دست
عبد را بیرد و او را بهسوی انجام فعل بشاند).

مبنای آخوند در این استثناء آن است که: غایتِ بعث، جعل داع در نفس ملف است؛ «داع» نسبت به امر مبهم و مردد،
معقول نیست؛ لذا «بعث حقیق» نسبت به فرد مردد، تصویر نمشود، هرچند در سایر اعتباریات بتوان نحوی از تعلّق را فرض

کرد. عبارت ایشان ناظر به همین نته است که:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


لا ياد يصح البعث حقيقة إليه و التحريك نحوه، كما لا ياد يتحقّق الداع لإرادته و العزم عليه ما لم ين نائلا إل إرادة الجامع و
التحرك نحوه.[1]

یعن نه بعث حقیق به فرد مردد صحیح است، و نه داع برای اراده و عزم نسبت به آن تحقّق میابد، مادام که متعلَّق به نحو
جامع معین لحاظ نشود. بنابر این تحلیل، ریشه اشال در باب بعث به فرد مردد، از نظر آخوند، در عدم امان جعل داع معین

است؛ و همین جهت، بعث را از سایر اعتبارات (مانند ملیت و زوجیت) متمایز مسازد.

مناقشه محقق اصفهان: عدم اختصاص مشل به «غایت بعث»
محقق اصفهان، همین نقطه را محل مناقشه قرار مدهد. ایشان تصریح مکند که مشل در باب بعث، صرفاً این نیست که

«داع نسبت به فرد مردد قابل تحقّق نیست»، بله اساساً:

عدم تعلّق البعث بالمردد ليس لخصوصية ف البعث بلحاظ أنه لجعل الداع، و لا ينقدح الداع إل المردد، بل لأنّ البعث لا يتعلّق
بالمردد؛ حيث إن تشخّص هذا الأمر الانتزاع أيضا بمتعلّقه، و إلا فالبعث ‐ بما هو ‐ لا يوجد، فلا يتعلّق إلا بالمعين و

المشخّص، و لو كان بمفهوم المردد، فإنّ المردد بالحمل الأول معين بالحمل الشائع، و اللام ف المردد بالحمل الشائع.[2]
(نهایة الدرایة، ج۲، ص۲۷۳).

تقریب کلام ایشان چنین است: عدم تعلّق بعث به فرد مردد، اختصاص به جهت «جعل داع» ندارد؛ یعن اینگونه نیست که
تنها چون داع نسبت به امر مبهم قابل انقداح نیست، از اینرو بعث نیز نتواند متعلّق به فرد مردد باشد. بله اساساً بعث بما هو

أمر انتزاع، تشخّصش به متعلَّقش است. اگر متعلَّق مبهم و مردد باشد، خودِ بعث هم متعین نخواهد شد؛ و در این صورت،
«بعث بما هو» تحقق نمیابد: «و إلا فالبعث ‐ بما هو ‐ لا يوجد». ازاینرو، بعث، بهخودیِ خود، لازم دارد که متعلَّق معین و

مشخّص داشته باشد؛ خواه این متعلَّق، فرد خارج خاص باشد، و خواه مفهوم کل معین که در خارج قابل انطباق است. اما
«مردد بالحمل الشائع» ـ یعن آنچه در واقع و نفسالأمر مردد است ـ صلاحیت متعلَّق شدن ندارد.

تعبیر ایشان که: «فلا يتعلّق إلا بالمعين و المشخّص، و لو كان بمفهوم المردد فإنّ المردد بالحمل الأول معين بالحمل الشائع، و
اللام ف المردد بالحمل الشائع»، نشان مدهد که اگر «مفهوم المردد» را صرفاً به لحاظ مفهوم و بهاصطلاح «بالحمل

الأول» در نظر بیریم، خودِ این مفهوم، بهلحاظ خارج، «معین بالحمل الشائع» است؛ پس بحث در آن نیست. محل کلام در
این را بهطور کل د فرض کنند، و محقق اصفهانکه نفسالأمر را واقعاً مبهم و مرد جای د بالحمل الشائع» است؛ یعنمرد»

ممتنع مداند. بر این مبنا، از نظر ایشان، اشال در بعث، ریشهایتر از آن چیزی است که آخوند مطرح کرده بود. نهتنها غایت
بعث (جعل داع) در امر مبهم محقق نمشود، بله خودِ بعث نیز ـ بهاعتبار اینکه تشخّصش به متعلَّق است ـ در فرض مردد

بودن متعلَّق، تحقق نمیابد.

تعمیم تحلیل به اراده توین و تشریع و ربط آن با شوق
محقق اصفهان این تحلیل را به ارادههای توین و تشریع نیز تعمیم مدهد و مفرماید:

و هذا الإرادة التوينية و التشريعية لا تشخّص لهما إلا بتشخّص متعلّقهما؛ إذ الشوق المطلق لا يوجد، فافهم و اغتنم.[3]

یعن: همانگونه که بعث، تشخّص خود را از متعلَّق مگیرد، اراده توین و تشریع نیز بدون متعلَّق متعین، تشخّص و تحقق
است، و «شوق مطلق» (یعن ـ بر شوق مبتن و چه تشریع وینندارند. ریشه این امر در آن است که اراده ـ چه ت واقع

شوق که متعلَّقش نامعین و مبهم باشد) اساساً وجود ندارد. اگر شوق فرض شود، بالضروره باید به فعل یا امر معین تعلّق
گیرد. «شوق إل مبهم» در حقیقت، شوق نیست، بله فقدانِ شوق است. بهتبع این تحلیل، در فرض که متعلَّق اراده یا بعث



بهنحوِ «فرد مردد» لحاظ شود، نه شوق تحقق دارد، نه ارادهای، و نه بعث. همه این اوصاف، «ذاتاً متقوم به متعلَّق متعین»اند، و
فرض تعلّق آنها به امر مبهم، نوع تناقض در ذات آنهاست.

ِیآخوند میان اعتبارات و استثناء بعث از آنها، تف یاین است که: تف در نقد آخوند خراسان خلاصه کلام محقق اصفهان
تام نیست. اگر در برخ اعتبارات (مثل ملیت و زوجیت) قائل به امان تعلّق به «فرد مردد» شدهایم، این حم، نیازمند

بازنری است؛ زیرا همان ملاک که در باب بعث، مانع تعلّق به فرد مردد شد (یعن تشخّص به متعلَّق)، در سایر صفات تعلّقیهی
اعتباری نیز جاری است. در بعث، مشل تنها این نیست که داع نسبت به مبهم منقدح نمشود. عدم تعلّق بعث به فرد مردد،

«ليس لخصوصية ف البعث بلحاظ أنه لجعل الداع... بل لأنّ البعث لا يتعلّق بالمردد». به همین سیاق، ارادههای توین و
تشریع نیز بدون متعلَّق متعین معقول نیستند؛ چون «الشوق المطلق لا يوجد»، و اراده بدون شوقِ متعین، تحقق ندارد. بر این
اساس، از منظر محقق اصفهان، اگر متعلَّق بهنحوِ «فرد مردد» فرض شود، نه بعث در کار است، نه ارادهای، و نه شوق؛ و

قاعده کل در تمام صفات تعلّقیه ـ حقیقیه و اعتباریه ـ آن است که بدون متعلَّق معین، تحقق نمیابند.

م» و پاسخهای سهگانه از منظر محقق اصفهانبودنِ حبرهان «عرض ارزیاب
تقریر برهان مبتن بر عرضبودنِ حم

محقق اصفهان(أعلالهمقامه) در مقام ریشهیاب منشأ توهم امانِ تعلّق حم به «فرد مردد»، به استدلال اشاره مکند که
برخ آن را وجه اصل امتناع دانستهاند. صورت این استدلال چنین است:

در منطق و فلسفه، «جوهر» و «عرض» اینگونه تعریف مشوند: «الجوهر إذا ۇجِدَ ۇجِدَ لا ف موضوع»؛ «والعرض إذا ۇجِدَ
است که موضوع، موضوع و بدیه ،«موضوع إل محتاج رضدر مورد عرض، قاعده این است که «الع .«موضوع ۇجِدَ ف

معین است؛ تصورِ عرض قائم به موضوع مبهم و مردد، معقول نیست. پس:
‐ صغری: حم (وجوب و حرمت) از سنخ «عرض» است.

‐ کبری: هر عرض، در تحقّق خود، محتاج موضوع متعین است.
‐ نتیجه: حم، چون عرض است، باید بر موضوع معین عارض شود و نمتواند به «فرد مردد» تعلّق گیرد؛ پس «تعلّق حم به

فرد مردد» بهخاطر عرضبودنِ حم ممتنع است.

این تقریر، بهنحوی، در کلمات برخ از اعاظم بهعنوان وجه امتناع طرح شده و محل توجه بوده است. محقق اصفهان تصریح
مکند که از نظر ایشان، برای اثباتِ استحاله تعلّق حم به فرد مردد، همان دو وجه که پیشتر اقامه کرد (استحاله ذات فرد

مردد، و استحاله بهواسطه لوازم) کفایت مکند؛ با این حال، در مقام نقد این برهانِ خاص، سه پاسخ را که در کلمات دیران
به آن داده شده، یادآور مشود تا هم منشأ توهم روشن گردد و هم جایاه آن پاسخها. ایشان در اینباره مگوید:

و مما ذكرنا تبين: أنّ منشأ الاستحالة ليس توهم أن العرض يحتاج إل موضوع، و الموجود ف الخارج معين لا مردد؛ حت يقال
بأنّ المحال تعلّق العرض المتأصل بالمردد، دون الاعتباري كالملية، كما عن شيخنا العلامة الأنصاري (قدّس سره) ف بيع أحد
صيعان الصبرة مردداً، أو يقال بأنّ العلم من أجل الصفات الحقيقية، و هو ف الإجمال متعلّق بالمردد، كما عن شيخنا العلامة

(قدّس سره) ف هامش التاب، أو يقال كما عن بعض أجلّة العصر بالفرق بين الإرادة التوينية المؤثّرة ف وجود الفعل المساوق
لتعينه و الإرادة التشريعية الت لا تؤثّر ف وجود الفعل... .[4]

پاسخهای سهگانه به برهان عرضیت حم
محقق اصفهان، پس از نف اینکه «عرضبودن حم» منشأ حقیق استحاله باشد، به سه پاسخ که در برابر این برهان در

کلمات دیر بزرگان آمده اشاره مکند؛ بآنکه آنها را مبنای خود قرار دهد:



پاسخ شیخ انصاری: اختصاص قاعده به اعراض متأصله توینیه
پاسخ نخست، از شیخ اعظم انصاری(قدّسسره) است. ایشان اشال مکنند که کبرایِ «العرض محتاج إل موضوع معین»

ناظر به اعراض متأصله توینیه است؛ یعن اعراض که در خارج، وجود عین و استقلال دارند و قائم به موضوع خارجاند،
مانند سواد، بیاض، حرارت و برودت. اما در اعراض اعتباریه مانند حم شرع، ملیت، ضمان و نظایر آن، این قاعده به همان

خارج ندارد حتماً موضوع ل جاری نیست؛ زیرا اینگونه عناوین، صرفاً به جعل و اعتبار عرف و شارع قائماند و لزومش
متعین داشته باشند. بر این اساس، اگر هم بپذیریم که «تعلّق العرض المتأصل بالمردد» محال است، لزوم ندارد همین حم را

درباره عرض اعتباری مانند ملیت و وجوب سرایت دهیم. شیخ انصاری در مقام مثال، صحتِ بیع «أحد صیاع الصبرة»
(فروش ی از صاعهای خرمن، به نحو غیر معین) را پذیرفته، و از این راه نشان مدهد که در عالم اعتبار، اعتبار ملیت نسبت

به فرد مردد محذوری ندارد و قاعده «العرض محتاج إل موضوع معين» را نمتوان به همان اطلاق فلسف، در امور اعتباری
جاری کرد.

به علم اجمال آخوند: تمس پاسخ نقض
پاسخ دوم، جنبهی نقض دارد و آخوند خراسان به آن تمس کرده است. تقریر آن چنین است: علم، از أشرفِ صفات حقیقیه

نفسانیه و قطعاً از اعراض حقیق است. در عین حال، در بحث علم اجمال، متعارفاً مگوییم: «علم اجمال داریم به اینکه أحد
موضوع إل د» است. اگر قاعده «العرض محتاجعلم به «فرد مرد تعلّق بهظاهر، این بیان ناظر به نوع .«هذین الإناءین نجس
معین» را بهگونهای تفسیر کنیم که هر عرض، از جمله علم، محتاج به موضوع معین باشد و تعلّق آن به «فرد مردد» را ممتنع

نحوه علم واقع را ی شیم؛ حال آنکه وجداناً چنین نیست، و علم اجمالنیز دست ب ان علم اجمالبدانیم، باید از ام
مدانیم. محقق اصفهان همین وجه را چنین نقل مکند:

أو يقال بأنّ العلم من أجل الصفات الحقيقية، و هو ف الإجمال متعلّق بالمردد، كما عن شيخنا العلامة (قدّس سره) ف هامش
التاب.[5]

البته باید توجه داشت که خودِ محقق اصفهان بعدها این تحلیل از «معلوم بالاجمال» را نمپذیرد و مگوید متعلَّق علم، مفصل
نقض پاسخ ن در این مقام، صرفاً بهعنوان نقلالمتعلَّق» است، نه در خود متعلَّق علم؛ ل ن است و ابهام در «متعلَّقو معی

دیری، آن را ذکر مکند.[6]

و اراده تشریع وینتفصیل میان اراده ت :پاسخ نائین
پاسخ سوم از «بعض أجلّة العصر» است که بهروشن ناظر به میرزای نائین(قدّسسره) است. ایشان برای دفع اشالِ مبتن بر

است و با تحری (اراده فاعل) که مؤثّر در ایجاد فعل خارج وینگذارد: 1- اراده تعرضیت، میان دو نوع اراده تفاوت م
ن داشته باشد؛ 2- اراده تشریعباشد؛ این اراده، بهسبب استتباع حرکت عضلات، ناگزیر باید متعلَّق معیعضلات همراه م

(اراده آمر) که در مقام جعل حم و اعتبار است و بهطور مستقیم در وجود خارج فعل اثر نمکند؛ این نوع اراده، متواند به
نحو «أحد الفعلین» و بهصورت مردد مصداق تعلّق گیرد، بدون آنکه گرفتار محذور عرضبودن و لزوم موضوع معین شود.

این پاسخ در عبارت محقق اصفهان بدینگونه منعس شده است:

أو يقال كما عن بعض أجلّة العصر بالفرق بين الإرادة التوينية المؤثّرة ف وجود الفعل المساوق لتعينه و الإرادة التشريعية الت لا
تؤثّر ف وجود الفعل.[7]

خلاصه آنکه، بنا بر این تقریر، استحاله تعلّق عرض به فرد مردد، نهایتاً در صفات توینیه مؤثّره در خارج جاری است، نه در
اعتبارات تشریع که صرف جعل و انشاءند.



جمعبندی موضع محقق اصفهان
بر اساس آنچه گذشت، از نظر محقق اصفهان برهان مبتن بر عرضبودنِ حم، منشأ حقیق استحاله نیست. استحاله تعلّق
حم و سایر صفات به فرد مردد، بهزعم ایشان، از دو جهت دیر ناش مشود (استحاله ذات فرد مردد، و استحاله بهواسطه

لوازم تعلّق صفت به او) که مستقل از این استدلالاند و در جای خود بیان شدهاند. سه پاسخ که نسبت به برهان عرضیت ذکر
شد، یعن پاسخ شیخ انصاری (اختصاص قاعده به اعراض متأصله توینیه)، پاسخ نقض آخوند بهوسیله علم اجمال، و

،هیچی اند، ولدر چارچوب نقد همین برهانِ خاص قابل ارزیاب هم ،و تشریع وینمیان اراده ت تفصیل میرزای نائین
مبنای محقق اصفهان در نف تعلّق حم به فرد مردد نیست. ایشان در پایان تصریح مکند که استحاله تعلّق صفت به فرد مردد،
از دو وجه ناش مشود که «أجنب عن كل ما تخيلوه ف وجه الاستحالة» است؛ یعن ربط به بحثِ عرض و موضوع و تمایز

میان توین و اعتباری ندارد، بله ریشه در تحلیل ذاتِ فرد مردد و نسبتِ آن با صفات تعلّقیه دارد. توضیح این دو وجه،
چنانکه یاد شد، در برهان اول و دوم ایشان تفصیل یافته و در بخش بعدی باید بهطور مستقل تبیین و تحیم شود.

جمعبندی مبنای نهای محقق اصفهان در امتناع مطلق «فرد مردد»
مبنای نهای: امتناع تعلّق هر صفت به فرد مردد

از مجموع کلمات محقق اصفهان(أعلالهمقامه) در نهایة الدرایة بهروشن استفاده مشود که ایشان هیچی از وجوه را که
م و پاسخهای متأخرین به آن ـ بهعنوان مبنای اصلبودن حد» مطرح شده ـ از قبیل استدلال به عرضدر مسئله «فرد مرد

استحاله نمپذیرد و تصریح دارد که دو وجه که خود او پیشتر اقامه کرده است، برای اثبات مدّعای امتناع کاف است: 1-
استحاله ذات فرد مردد (اینکه «المردد بما هو مردد لا ثبوت له ذاتاً و وجوداً»)، 2- استحاله بهواسطه لوازم (مستلزم بودن تعلّق

صفت به فرد مردد به «تعین المردد» یا «ترددِ المعین»). ایشان بر اساس این دو وجه، بهصراحت نتیجه مگیرد که:

لما مر من أنّ نفس تعلّق الصفة مطلقاً محال من وجهين أجنبيين عن كل ما تخيلوه ف وجه الاستحالة، فتدبر جيداً.[8]

مفاد این تعبیر آن است که: «نفس تعلّق الصفة» به فرد مردد، خواه صفت حقیق باشد (مانند علم و اراده) یا اعتباری (مانند
وجوب و ملیت و بعث)، مطلقاً محال است. این امتناع، از دو حیث ناش مشود که کاملا بیانه از آن چیزی است که دیران
بهعنوان وجه استحاله پنداشتهاند (مانند بحث عرض و موضوع). بهعبارت دیر، از منظر محقق اصفهان، هر صفت تعلّق ـ اعم

از حقیق و اعتباری ـ در تحقق خود نیازمند متعلَّق متعین است، و تا متعلَّق تعین نیابد، خودِ آن صفت اصلا در خارج نفس (یا
در وعاء اعتبار) تحقّق نمیابد، نه اینکه صفت موجود باشد، اما بهخاطر ابهام متعلَّق، صرفاً در نحوۀ عرضیت یا در غایتش

اشال پیش آید. از همینروست که در مورد فرد مردد، تعبیر ایشان این است که فرد مردد، «محال ف ذاته»، «لا ثبوت له ذاتاً و
وجوداً»؛ و بهتبع این، «فلا يتعلّق به أيةُ صفة كانت ـ حقيقيةً أو اعتباريةً». یعن چون خودِ مردد، هیچ نحوه ثبوت ندارد، هیچ

صفت ـ نه حقیق و نه اعتباری ـ نمتواند به او تعلّق گیرد.

تمایز مبنای اصفهان از استدلالِ مبتن بر عرضبودن حم
با این مبنا، روشن مشود که نقد ایشان بر استدلالِ «حم از قبیل اعراض است» از اینجا نشأت مگیرد که در آن استدلال،
گفته مشد: «چون حم عرض است و عرض محتاج به موضوع است، و موضوع مبهم معقول نیست، پس تعلّق حم به فرد

مردد ممتنع است.» این تحلیل، نهایتاً اشال را در حیثِ عروض تصویر مکرد؛ یعن مگفت: عرض (مثلا حم)
مفروضالوجود است، اما چون موضوعش مبهم است، از جهتِ عرضیت، محال مشود. اما از نظر محقق اصفهان، مشل

بسیار عمیقتر است: عرض (خواه صفت حقیق مانند علم، خواه صفت اعتباری مانند وجوب و ملیت و بعث)، هیچ نحوه
وجودی جز در پرتو متعلَّق متعین ندارد. اگر متعلَّق صفت، معین نباشد، خودِ صفت اصلا موجود نمگردد؛ نه اینکه موجود

باشد و فقط از جهتِ عروض بر موضوع مبهم اشال پیدا کند.

بدینجهت، در نقد تحلیل آخوند خراسان در باب بعث، که مگفت: «بعث تحقّق پیدا مکند، ول غایتش که جعل داع معین در



نفس ملف است محقّق نمشود»، محقق اصفهان تصریح مکند که در فرضِ ابهام متعلَّق، بعث نیز تحقّق پیدا نمکند. عدم
تحقق غایت، معلولِ نبودنِ اصل بعث است، نه اینکه بعث موجود باشد و غایت آن منفاً محقّق نشود. به تعبیر دیر، هم در علم،
هم در اراده و هم در بعث و وجوب، قوام صفت، عین قوام متعلَّق است؛ اگر متعلَّق، مبهم و مردد باشد، صفت نیز از اصل، فاقد

تحقّق واقع است.

آثار فقه و اصول امتناع مطلق فرد مردد
بر اساس این مبنا که «فرد مردد، لا وجود له اصلا، و لا تتعلّق به صفةٌ حقيقيةٌ و لا اعتباريةٌ»، لوازم مهم در حوزههای فقه و

اصول بهدست مآید که به برخ از آنها اشاره مشود:

بطلان تملیِ «أحد المالین» به نحو مردد: در باب معاملات، اگر مال دو فرش داشته باشد و بوید: «أحد هذین البسطین
مل لَ» به نحوی که متعلَّق تملی، مردد بین دو فرش باشد و هیچ تعیین، نه در قالب عنوان کل و نه در مقام تعیین بعدی،

در کار نباشد، بنابر مبنای محقق اصفهان، چنین تملی باطل است؛ زیرا متعلَّق ملیت، «فرد مردد» است، و فرد مردد واقعاً و
ذهنـاً لا وجود له، و ملیت، بهعنوان صفت تعلّق اعتباری، بدون متعلَّق متعین تحقق نمیابد. این تحلیل، پس از نف امانِ «فرد

مردد» در خودِ عالم اعتبار، با مبنای شیخ انصاری در صحت برخ معاملات مردده تفاوت پیدا مکند؛ چراکه شیخ،
اعتباریبودنِ ملیت را برای تعلّق به فرد مردد کاف مدانست، و محقق اصفهان این راه را نیز مسدود مسازد.

نادرست نیتِ مردده در عبادات: در باب عبادات، اگر ملف در نماز بوید: «این عمل را بهنحو مردد انجام مدهم؛ یا به قصدِ
،ه» را قصد کند، بنابر مبنای محقق اصفهانالذم ما ف» امتثالِ واجب یا به قصدِ امتثالِ مستحب»، بدون آنکه عنوان کل
چنین نیت اصلا تحقّق پیدا نرده است. نیت، صفت نفسان تعلّق است و تا متعلَّق آن بهنحو معین لحاظ نشود، نیت در کار

ده، کالعدم است و عبادت فاقد قصدِ قربتِ صحیح خواهد بود. البته اگر نیت بهصورت «قصد ما فنیست. پس نیت مرد
الذمه» و بهعنوانِ ی عنوان کل معین شل بیرد (مثلا «قصد امتثال ما اشتغلت به الذمه واقعاً»)، این امر دیری است و با
مبنای محقق اصفهان سازگار است؛ زیرا در اینجا متعلَّق نیت، ی جامع معین است، نه فرد مردد مصداق. از همینروست
ریناین فتوا ـ بر مبنای من ده» صحیح نیست؛ تحلیل فلسففتاوا و رسالههای عملیه، تصریح شده که «نیت مرد که در برخ

فرد مردد ـ همین است که نیتِ بدونِ متعلَّق معین، اصلا نیت محسوب نمشود.

تفی میان «جامع معین» و «فرد مردد»
ی از نتایج مهم این مبنا، تفی روشن میان دو عنوان است: 1- جامع معین؛ 2- فرد مردد مصداق. اگر کس بوید: حم به

«جامع» تعلّق مگیرد، مثلا به طبیعتِ صلاة، یا عنوان کل کفاره، این، از نظر اصفهان، معقول و قابلپذیرش است؛ زیرا
جامع، بهعنوان کل، حقیقت معین در ذهن دارد و متواند متعلَّق حم قرار گیرد و سپس بر افراد خارج منطبق شود. اما اگر

کس بوید: «أحد هذین الشخصین» یا «أحد هذین المالین» بما هو مردد بین هذین، متعلَّق حم یا ملیت است، این همان «فرد
مردد مصداق» است که نه در خارج، حقیقت مستقل دارد، و نه در ذهن، بهعنوان متعلَّق صفت قابلیت تصویر دارد. بنابراین،
عقود و ایقاعات نظیر: «ازوِج إحدی هاتین» بهنحو مردد، یا: «إحدی زوجات الأربع طالق» بهنحو مبهم، بنابر مبنای محقق

اصفهان، بهخودیِ خود واقع نمشود، مر آنکه بهنحوی دیر (مثلا با تعیین بعدی بر مبنای دیران، یا قرعه بر ی مبنای
مستقل) صورتبندی گردد. اصل اینکه «فرد مردد بنفسه متعلَّق تملی یا تزویج یا طلاق» باشد، از اساس مردود است.

شمول مبنا نسبت به علم، اراده و بعث
نته مهم دیر در مبنای اصفهان آن است که نف فرد مردد را بهطور مطلق، هم در صفات حقیقیه و هم در صفات اعتباریه

جاری مداند: در باب علم و اراده، علم، متشخّص به متعلَّق معین است؛ و در علم اجمال نیز، بهنظر ایشان «معلوم بالإجمال»
به معنای «فرد مردد» نیست، بله متعلَّق علم (مثلا «نجاست») معین است و ابهام فقط در «متعلَّق متعلَّق» است (این ظرف یا

آن ظرف). در باب بعث و وجوب، بعث و وجوب، بهعنوان صفات اعتباریِ ذاتالإضافة، تشخّصشان به متعلَّق معین است.



بعث نسبت به فعل مبهم معنا ندارد. «شوق إل مبهم» و «بعث إل مبهم»، هر دو در حقیقت عدم شوق و عدم بعث است.
ازاینرو، تفاوت میان صفات حقیقیه و اعتباریه، از حیث لزوم تعین متعلَّق، در این مبنا نیست.

بر این اساس، در منطق محقق اصفهان، نه در ساحت ثبوت و تحلیل فلسف، جای برای فرد مردد باق مماند، و نه در ساحت
اعتبار شرع و عرف متوان او را متعلَّق علم، اراده، حم، تملی، ناح، طلاق، نیت و امثال آن قرار داد. همه اینها، تنها در

د ـ در هیچید ـ بما هو مردقابل تحقّقاند، و فرد مرد (نمعی باشد، خواه جامع کل خواه فرد خارج) ننسبت با متعلّقاتِ متعی
از این ساحات، نقش جز «ممتنع بالذات» ندارد.

تقریر صاحب منتق الأصول از وجوه امتناع تعلّق تلیف به «فرد مردد»
جامع از وجوه ابتدا گزارش ،ع در کلمات اعلام، پیش از ورود به نقد مبنای محقق اصفهانالأصول پس از تتب صاحب منتق
که برای امتناع تعلّق تلیف به فرد مردد یا فرد علالبدل ذکر شده، ارائه مکند. وی تصریح منماید که آنچه در کلمات بزرگان

آمده، در ظاهر چهار وجه است، ول با لحاظ اشتراک دو وجه، در حقیقت به سه دلیل اصل برمگردد. دو وجه نخست را به
شیخ اعظم انصاری و آخوند خراسان نسبت مدهد، و سپس سراغ تقریر محقق اصفهان مرود. در اینجا، دو وجه را که

اول به شیخ و دوم به آخوند نسبت داده، بر اساس عبارات خودِ صاحب منتق، بازسازی مکنیم.

وجه نخست: استناد به کلام شیخ اعظم در «بیع صاع من صبرة» و مبنای خفیفالمؤونة بودن اعتبار
نخستین وجه که صاحب منتق نقل مکند، همان است که از کلام شیخ اعظم انصاری(قدّسسره) در مسأله «بیع صاع من
صبرة» استفاده شده است. صورت مسأله فقه چنین است: مال، تودهای گندم (صبرة) دارد که مثلا مشتمل بر صد صاع
است و مگوید: «بِعتُ صاعاً من هذه الصبرة»؛ یعن ی صاع از این توده گندم را به تو فروختم. در اینجا این سؤال پیش
مآید که متعلَّق بیع و تملی چیست؟ آیا متوان گفت: «مبیع، همان صاع مردد بین این صاعات» است؟ برخ از فقها این
صورت را از قبیل «فرد مردد» دانسته و بر این اساس اشال کردهاند که فرد مردد در خارج وجود ندارد. ملیت، بهعنوان

د تعلّق گیرد و عقد، به جهتِ فقدانِ متعلَّقتواند به فرد مردیت نمو متعلَّق موجود است. پس مل صفت اعتباری، محتاج به محل
صحیح، باطل است. صاحب منتق این تقریر را چنین بازگو مکند:

الأول: ما يذكره الشيخ الأعظم ف مسألة بيع الصاع من صبرة ـ حيث وقع الإشال ف متعلق البيع و التمليك، فادع أنه الصاع
المردد ـ من: أنّ الفرد المردد لا وجود له ف الخارج فيمتنع تعلّق الملية به.[9]

شیخ اعظم انصاری در مقام پاسخ، این استدلال را ـ در فرض تمامبودن صغری و کبری ـ محدود به صفات واقعیه مداند و آن
را به امور اعتباریه سرایت نمدهد. به تعبیر صاحب منتق، شیخ چنین پاسخ مدهد:

و أجاب عنه الشيخ: بأنّ ذلك يتناف مع تعلّق الصفات الواقعية به دون الأمور الاعتبارية كالملية و نحوها، لأنّ الاعتبار خفيف
المؤونة.

در عالم اعتبار، که «الاعتبار خفيف المؤونة»، عرف و شارع متوانند اعتبار کنند که «أحد هذه الصاعات» مملوک مشتری
است، هرچند در خارج، هنوز تعیین نشده که کدام صاع بالخصوص موضوع ملیت است قیاس حم به عرض توین، قیاس
مع الفارق است. بهاینترتیب، بهنقل منتق، شیخ انصاری در مثال «صاع من صبرة»، با تیه بر اینکه اعتبار «خفیف المؤونة»
است، امانِ جعل ملیت نسبت به أحد هذه الأصواع را مپذیرد و استدلال بر بطلان بیع را بهسبب فقدانِ متعلَّق توین معین،

تمام نمداند.

د در کلام آخوند خراسانوجه دوم: استثناء بعث از صفات اعتباریِ قابل تعلّق به فرد مرد



وجه دوم، همان نتهای است که مرحوم آخوند خراسان در حاشیه کفایة الأصول در مقام استثناء «بعث» مطرح کردهاند.
صاحب منتق این تقریر را چنین بیان مکند:

الثان: ما ذكره ف الفاية ف حاشية له ف المقام من: أنّ الصفات الاعتبارية و إن تعلّقت بالفرد المردد، بل و كذا الصفات
الحقيقية كالعلم الإجمال المتعلّق بنجاسة أحد الإناءين، إلا أنّ ف البعث خصوصية تمنع من تعلّقه بالفرد المردد... .[10]

بر اساس این تعبیر، آخوند خراسان در خصوص «بعث» ـ که از صفات اعتباریه منتزع از هیئت امر است ـ قائل به
خصوصیت مشود که مانع از تعلّق آن به فرد مردد است. صاحب منتق این خصوصیت را با استناد به عبارات آخوند چنین

تفسیر مکند:

... إلا أنّ ف البعث خصوصية تمنع من تعلّقه بالفرد المردد، فإنّ البعث إنما هو لإيجاد الداع و تحريك الملّف نحو إتيان العمل
المتعلّق للأمر اختياراً و عن إرادة. و من الواضح أنّ الإرادة لا تتعلّق بالفرد عل البدل، إذ لا وجود له و لا واقع، و ه إنما تتعلّق

بالخارجيات، فلا يون التليف المتعلّق بالفرد المردد قابلا للتحريك فيون ممتنعاً.

بعث، در حقیقت برای آن است که داع در نفس ملف ایجاد شود. اگر متعلَّق امر، فرد مردد باشد، چنین داع معقول نیست.
اراده، متعلّق به فرد مردد نمشود. چون فرد مردد، نه واقعیت در خارج دارد و نه وجود مشخص، اراده نمتواند به آن تعلّق

بیرد. اراده همواره به خارجیاتِ معینه تعلّق مگیرد. تلیفِ متعلّق به فرد مردد، قادر بر تحری نیست. وقت اراده به فرد مردد
تعلّق نیرد، بعث نیز به او تعلّق نخواهد گرفت. در نتیجه، «التليف المتعلّق بالفرد المردد» اساساً قابلیت تحری ملف را ندارد

و از اینرو ممتنع است

در گام بعد، صاحب منتق، علاوه بر این دو وجه منسوب به شیخ و آخوند، دو بیان محقق اصفهان در استحاله فرد مردد را نیز
مطرح و سپس جمعبندی مکند؛ آنچه در ادامه خواهد آمد، ناظر به همان تقریر و ارزیاب مبنای اصفهان است.

تقریر منتق الأصول از دو برهان محقق اصفهان بر امتناع «فرد مردد»
وجه سوم منتق: نیاز عرض به محل و عدم واقعیتِ فرد مردد

صاحب منتق الأصول پس از نقل دو وجه منسوب به شیخ انصاری و آخوند خراسان، وجه سوم را از کلمات مرحوم محقق
اصفهان اخذ مکند و آن را چنین تقریر منماید:

الثالث: ما ذكره المحقق الأصفهان (قدس سره): من أنّ العرض حقيقياً كان أو اعتبارياً لا بدَّ وأن يتقوم بمحل، ومن الواضح أنّ
الفرد عل البدل والمردد لا واقع له أصلا لا خارجاً ولا مفهوماً، فإنّ كل ما يوجد ف الذهن أو ف الخارج معين لا تردد فيه، فإنّ

الوجود مساوق للتشخّص والتعين ويتناف مع التردد ـ وعل حدّ بيان صاحب الفاية: أنّ كل موجود هو هو، لا هو أو غيره ـ، وإذا
لم ين للمردد واقع امتنع أن يون معروضاً لغرض اعتباري أو حقيق كما لا يخف جدّاً.[11]

بر اساس این تقریر، ساختار استدلال چنین است:
کبرای عام در باب عرض: «العرض، حقیقیاً كان أو اعتبارياً، لا بدّ وأن يتقوم بمحل»؛ یعن هر عرض، چه از سنخ اوصاف

حقیق (مانند علم، حب، حرارت) و چه از سنخ عناوین اعتباری (مانند ملیت و وجوب)، در ذات خود محتاج به محل و
موضوع است و بدون محل، تحقّق پیدا نمکند.

عدم واقعیتِ فرد مردد در هیچ وعاء: «الفرد عل البدل والمردد لا واقع له أصلا لا خارجاً ولا مفهوماً»؛ یعن هر چیزی که در



خارج یا در ذهن تحقّق میابد، بالضروره «معین» است و تردد در نفسالأمر با حقیقت وجود ناسازگار است. به تعبیر ایشان:
«فإنّ الوجود مساوق للتشخّص والتعين ويتناف مع التردد»، و بهنقل از بیان صاحب کفایه: «كل موجود هو هو، لا هو أو غيره».

نتیجه: چون فرد مردد هیچگونه واقعیت ندارد، نه در خارج و نه در ذهن، و چون عرض، در قوام خود محتاج به محل است، پس
«يمتنع أن يون (المردد) معروضاً لغرض اعتباري أو حقيق»، یعن هیچی از اغراض و صفات، چه حقیق و چه اعتباری،

نمتواند بر فرد مردد عارض شود. این وجه سوم، ناظر به بخش از بیان است که مرحوم اصفهان در نهایة الدرایة دارد؛ آنجا
که مفرماید:

د فة الوجود... فلا مجال للتردبنفس هوي ة ممتازة... وله وجودموجود له ماهي د لا وجود له خارجاً... فإنّ كلد بما هو مردالمرد
الموجود بما هو موجود.[12]

و نیز:
أحدهما: أنّ المردد ف ذاته محال؛ حيث لا ثبوت له ذاتاً ووجوداً، فلا يتعلّق به أية صفة كانت حقيقيةً أو اعتباريةً، لتقوم الصفة

التعلّقية بطرفها... .[13]

از دلیل اول محقق اصفهان نقدی بر تقریر مرحوم روحان
نته مهم این است که مبنای نهای خودِ محقق اصفهان در استحاله فرد مردد، بر قاعده «العرض محتاج إل الموضوع» بنا

نشده است؛ بله چنانکه پیشتر گذشت، او استحاله را بر پایه استحاله ذات فرد مردد (فقدانِ هرگونه ثبوت ماهوی و وجودی
برای آن) استوار مکند وبه تعبیر روشن خود ایشان:

لما مر من أنّ نفس تعلّق الصفة مطلقاً محال من وجهين أجنبيين عن كل ما تخيلوه ف وجه الاستحالة، فتدبر جيداً.[14]

از اینجا متوان گفت: وجه سوم منتق، درواقع صورتبندیِ ی از لوازم کلام اصفهان است (نیاز صفت تعلّق به متعلَّق
موجود و عدم واقعیتِ فرد مردد)، ول خود اصفهان، استحاله را بهعنوان برهانِ اصل، بر «عرضبودن» بنا نمکند؛ بله به

نحو عامتر، روی «تقوم هر صفت تعلّق به متعلَّق متعین» تیه دارد.

وجه چهارم منتق: قوام صفات تعلّقیه به متعلَّق و لزوم انقلاب میان معین و مردد
صاحب منتق الأصول وجه چهارم را نیز از کلمات محقق اصفهان نقل مکند؛ وجه که در حقیقت، همان برهان «انقلاب

المعین إل المردد أو انقلاب المردد إل المعین» را در چارچوب صفات تعلّقیه صورتبندی مکند. وی منویسد:

الرابع: ما ذكره المحقق الأصفهان أيضاً: من أنّ الصفات التعلّقية كالعلم والتصور والبعث قوامها بمتعلّقها، بمعن أنّ وجودها
بوجودِ متعلّقها وليس لها وجود وواقع منحازٌ عن واقع متعلّقها، فوجود التصور عين وجودِ المتصور بما هو كذلك.

د ـ وهو المتعلَّق ـ إلالمرد د، أو انقلابالمرد المعين ـ وهو البعث ـ إل ا انقلابد يلزم منه إموعليه، فتعلّق البعث بالفرد المرد
المعين؛ لأنّ وجودهما واحد، وكلا الأمرين خلف محال.[15]

این بیان، بهطور خلاصه مگوید: صفات مانند علم، تصور، بعث و نظایر آنها، از سنخ صفات تعلّقیهاند که «قوامها بمتعلَّقها»؛
یعن وجود آنها عین وجود متعلَّق از حیث تعلّق است و برای خود، وجودی منف و جدا از واقع متعلَّق ندارند. اگر فرض کنیم

بعث معین در نفس شارع تحقّق یافته باشد و این بعث، به «فرد مردد» تعلّق گیرد، با توجه به اینکه وجودِ صفت و متعلّق، در



این تحلیل، واحد فرض شده است، ناگزیر ی از دو محذور لازم مآید: یا باید بعثِ معین، مردد گردد تا با متعلَّق مبهم سنخیت
پیدا کند: «انقلاب المعين ـ وهو البعث ـ إل المردد»؛ یا باید متعلَّق مردد، معین شود تا با بعثِ معین متحد گردد: «انقلاب المردد
ـ وهو المتعلَّق ـ إل المعين»؛ و در هر دو صورت، خلف لازم مآید؛ زیرا مفروض این بود که بعث، معین است و مردد نیست و
متعلَّق، مردد است و معین نیست. جمع میان این دو، با فرضِ وحدت وجودیِ صفت و متعلَّق، مستلزم نقضِ این فروض است.

بر این اساس، تعلّق صفات تعلّقیه به فرد مردد ممتنع است.

از دلیل دوم محقق اصفهان نقدی بر تقریر مرحوم روحان
 آنچه صاحب منتق در این وجه چهارم آورده، در حقیقت آمیزهای از دو برهان مستقل محقق اصفهان است: بخش از آن،

بازتابِ همان برهانِ عام در باب قوام صفات تعلّقیه به متعلَّق است (که بهنوع با برهان استحاله ذات فرد مردد مرتبط است)، و
بخش دیر، عین برهان «انقلاب المعین و المردد» است که محقق اصفهان آن را بهعنوان وجه دوم مستقل خود مطرح کرده
است. اما خودِ محقق اصفهان، در نهایة الدرایة، بهروشن این دو را دو وجه جداگانه مشمارد: ی ناظر به اصل عدم ثبوتِ
فرد مردد و عدم امان تعلّق صفت به معدوم محض؛ و دیری ناظر به لوازم فرضِ تعلّق، یعن لزوم ترددِ معین یا تعین مردد.
صاحب منتق این دو ساحت را در ی سیاق واحد گرد آورده و سپس بر مجموع آنها شروع به مناقشه مکند؛ ازاینرو، در

ارزیاب دقیق، باید التفات داشت که ساختار برهان محقق اصفهان، در اصل، دوگانه است و بهگونهای که در بحثهای پیشین
تبیین شد، هر ی از دو وجه، مستقلا بر امتناع فرد مردد دلالت مکند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏آخوند خراسان، محمد کاظم، «کفایة الأصول»، ج 1، ص 262، پانویس 1.

[2]‐ ‏اصفهان، محمد حسین، «نهایة الدرایة ف شرح الفایة»، ج 2، ص 273.
[3]‐ همان.

[4]‐ ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 2، ص 272، پانویس 5.
[5]‐ همان.

[6]‐ این نته را باید در ادامه، در مبحث «تحلیل علم اجمال» بهتفصیل روشن کرد؛ در اینجا صرفاً نقل تقریر آخوند مراد
.است، نه تأیید آن از سوی محقق اصفهان

[7]‐ همان.

[8]‐ همان.
[9]‐ ‏الروحان، محمد، «منتق الأصول»، ج 2، ص 491.

[10]‐ همان.
[11]‐ ‏الروحان، منتق الأصول، ج 2، ص 492.

[12]‐ ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 2، ص 272-271.
[13]‐ همان، 271، پانویس 5.
[14]‐ همان، 272، پانویس 5.

[15]‐ ‏الروحان، منتق الأصول، ج 2، ص 492.

منابع
‐ آخوند خراسان، محمد کاظم، کفایة الأصول، ۳ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐ اصفهان، محمد حسین، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ۶ ج، بیروت، مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.
.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول، ۷ ج، قم، دفتر آيت ال محمد، منتق ،الروحان ‐


