
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۱۵ آذر ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 41 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقدّمه: زمینههای طرح بحث شهادت حضرت زهرا(سلامالهعلیها)
در پ مباحث که در ایام اخیر و به مناسبت ایام فاطمیه درباره اصل قضیهی شهادت صدیقهی طاهره، حضرت فاطمه زهرا

منقّح و مستند، ضرورت ته و تنظیم بحث در قالبو رسانهای مطرح شده است، تبیین چند ن در فضای علم ،(هعلیهاسلامال)
انارناپذیر منماید.

گسترش کم و کیف شعائر فاطمیه در دوران معاصر
نخست باید برای این حقیقت شرگزاری نمود که در چند سال و بله چند دههی اخیر، توجه عموم مؤمنان به امر فاطمیه و

بهویژه به مسئلهی شهادت حضرت زهرا (سلامالهعلیها) بهطور چشمیری افزایش پیدا کرده است. برگزاری مراسم عزاداری،
تشیل هیئات و دستهجات، و نیز مجالس متعدّدی که در آنها به تبیین فضائل، مقامات و مصائب آن حضرت پرداخته مشود،

از حیث گستره و کثرت، با ادوار پیشین قابل مقایسه نیست.

بهنظر مرسد در طول تاریخ تشیع، حجم و گستردگ مجالس و شعائر مرتبط با فاطمیه ـ دستکم در دو دههی اخیر ـ کمسابقه،
بله بسابقه باشد و هر سال نیز بر شدّت و گسترهی آن افزوده مگردد. این اهتمام عموم، خود گواه بر زندهبودن یاد و نام

حضرت زهرا (سلامالهعلیها) در وجدان جمع امت شیعه است.

خاستاه معاصر تشی در اصل شهادت
با وجود این، در دوران معاصر تلاشهای صورت گرفته است تا اصل شهادت آن حضرت بهعنوان ی «افسانه» قلمداد شود.

نقطهی آغاز این جریان، مقالهای بود که در ی از مجّت وابسته به اهلسنّت در ایران با عنوان حضرت «فاطمه زهرا از ولادت
تا افسانه شهادت» منتشر شد؛[1] یعن نویسنده کوشیده بود اصل قضیهی شهادت را در حدّ ی داستان ساخت و افسانه تنزل

دهد و از واقعیت تاریخ آن چشمپوش کند. تأمل در این تعبیر نشان مدهد که برخ از نویسندگان معاصر، آگاهانه در صدد
،جلوه دهند. این امر، از منظر اعتقادی و تاریخ را بهصورت افسانه و امر غیرواقع حقیقت مسلّم تاریخ برآمدهاند ی

انحراف جدّی است و نمتوان در برابر آن سوت اختیار کرد.

مرحوم آیتاله العظم فاضل لنران(رضوانالهتعالعلیه) هنام که برای نخستین بار با این تعبیر مواجه شدند، بسیار متأثّر
گشتند؛ اش از دیدگانشان جاری شد و با تأکید فرمودند: اگر شیعه در اینگونه قضایا محم نایستد و علما حقایق تاریخ را

برای مردم به روشن بیان ننند، این جریان به همینجا ختم نخواهد شد؛ امروز منویسند «افسانهی شهادت فاطمه
زهرا(سلامالهعلیها)» و فردا خواهند نوشت «افسانهی کربلا» و به تدریج اصل وقایع مسلم تاریخ اسلام را به سخره خواهند

گرفت.

از همین رو، ایشان در سالهای پایان عمر شریفشان با تمام وجود در مقام دفاع از حقیقت شهادت حضرت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


زهرا(سلامالهعلیها) برآمدند و به یاد داریم که در هیچ سخنران و مناسبت ـ هر جا مقتض آن وجود داشت ـ از تذکر این خطر و
ضرورت روشنری در این باب غفلت نمکردند و همواره علما و تودهی مردم را متوجه این وظیفه مساختند.

صورت مسئلهی تاریخ و محل نزاع
محور اصل نزاع در این بحث آن است که: آیا آنچه شیعه در باب حوادث پس از رحلت رسول خدا(صلالهعلیهوآله) و بهویژه

دربارهی مظلومیت و شهادت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) معتقد است، در منابع تاریخ معتبر، ریشه و مستند دارد یا نه؟ به
تعبیر دیر، آیا این مطالب، ساخته و پرداختهی ادوار متأخّر ـ مثلا از عصر صفویه به بعد ـ است، یا آنکه در متون کهن و

مصادر اصیل اسلام نیز ثبت و ضبط شده است؟

برخ از نویسندگان معاصر، بدون تتبع کاف و گاه با باطلاع آشار، چنین وانمود کردهاند که اینگونه گزارشها محصول
دوران صفویه است و در منابع پیشین اثری از آنها دیده نمشود. حال آنکه ادعای ما این است که اگر شخص منصف به
منابع معتبر اهلسنّت و نیز به تواریخ اسلام مراجعه کند، خواهد دید که اصل این وقایع از واضحات تاریخ اسلام است و

نمتوان آن را به تحولات متأخّر نسبت داد.

توجه به این نته نیز ضروری است که برخ مکوشند با استناد به اینکه گزارشهای تاریخ در این باب «خبر واحد» است و
خبر واحد حجیت ندارد، ارزش این نقلها را زیر سؤال ببرند. این سخن، نه تنها با مبان پذیرفتهشدهی علم تاریخ سازگار نیست،

بله اگر بنا باشد مطلق خبر واحد در تاریخ غیر قابل اعتماد شمرده شود، باید همهی کتابهای تاریخ را کنار گذاشت؛ در
حال که هیچ عاقل به چنین التزام گردن نمنهد.

افزون بر این، ادعای ما فراتر از «خبر واحد» است؛ قریب به این مضمونِ وقایع پس از رحلت پیامبر اکرم(صلالهعلیهوآله) ـ
که به ماجرای هجوم به بیت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) و آسیبدیدن آن حضرت منته مشود ـ در منابع متعدد اهلسنّت نقل

شده است؛ نه تنها در ی یا دو کتاب، بله گاه در بیش از پانزده کتاب معتبر از آثار تاریخ و روای آنان. از اینرو، سخن از
از آنها را در حدّ تواتر و برخ ه با مجموعهای از نقلها روبهرو هستیم که کثرت آنها، برخخبر واحد منفرد نیست، بل ی

دیر را در حدّ اطمینان عرف و حجت عقلای قرار مدهد. در ادامه، این دعوی بر اساس تتبع در منابع و با ذکر شواهد و
نصوص لازم، بهتفصیل پگیری خواهد شد.

مستندات مظلومیت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) در منابع اهلسنّت
پس از تبیین اصل محل نزاع، گام نخست در مقام احتجاج با عالمان اهلسنّت آن است که نشان داده شود بخش قابلتوجه از

آنچه شیعه دربارهی حوادث پس از رحلت رسول خدا(صلالهعلیهوآله) و بهویژه دربارهی مظلومیت حضرت
زهرا(سلامالهعلیها) معتقد است، عیناً در مصادر معتبر خودِ اهلسنّت نیز آمده است. محورهای اصل این مستندات را متوان

در چند عنوان گرد آورد:

کیفیت بیعت با امیرالمؤمنین(علیهالسلام)
نخستین سؤال این است که بیعت که از امیرالمؤمنین(علیهالسلام) گرفته شد، «عن طوع و اختیار» بود یا «عن کره و اکراه»؟ در
بیش از ده کتاب معتبر نزد اهلسنّت ـ بر اساس مبان رجال و تاریخ خودِ ایشان ـ تصریح شده است که خلیفهی اول، بیعت را

از عموم مردم «بالإرعاب و السیف و الرعب و التطمیع» گرفت؛ یعن با بهکارگیری ترس، شمشیر، تهدید و تطمیع.[2]

در همین منابع آمده است که گروه از صحابه، از جمله امیرالمؤمنین(علیهالسلام)، در خانهی حضرت فاطمه
زهرا(سلامالهعلیها) اجتماع کرده و برای بیعت حاضر نشدند. خلیفهی اول در واکنش، خلیفهی دوم را با جمع به سوی خانهی

فاطمه(سلامالهعلیها) فرستاد و به او دستور داد این گروه را برای بیعت بیاورد و اگر امتناع کردند، «بِاعنَفِ العنْف» با آنان



رفتار کند؛[3] تعبیر «با شدّت و خشنترین گونهی خشونت» عیناً در پارهای از این منابع آمده است.

تهدید به آتشزدن و هجوم به بیت فاطمه(سلامالهعلیها)
قضیهی تهدید به احراق و حتّ اقدام به آتشزدن خانهی حضرت زهرا(سلامالهعلیها)، از مسائل است که در منابع متعدد

تاریخ و روای اهلسنّت با تعابیر گوناگون نقل شده است. از جمله در تاریخ طبری نقل شده است که خلیفهی دوم به درِ خانهی
فاطمه(سلامالهعلیها) آمد؛ در آن هنام طلحه و زبیر و جماعت از مهاجران در منزل آن حضرت بودند. گویا بیت

فاطمه(سلامالهعلیها) پایاه برای کسان شده بود که به دستور پیامبر(صلالهعلیهوآله) دربارهی خلافت آگاه بودند و حاضر
نبودند به آسان از آن چشم بپوشند و نمپنداشتند کس جسارت تعرض به این خانه را به خود راه دهد؛ خانهای که رسول

بذْهيل هرِيدُ النَّما يداد: «اآمد و درِ آن را مخاطب آیهی تطهیر قرار مام نماز بدان مهر روز هن مدّت (هعلیهوآلهالصل)خدا
عنْم الرِجس اهل البيتِ ويطَهِركم تَطْهِيرا».[4]

ر در آثار تفسیری و تاریخدی طبری (متوفای 310 هـ.ق) و نیز ابنقتیبه (متوفای 276 هـ.ق) در «الإمامة و السیاسة» و گروه
خویش، نقل کردهاند که خلیفهی دوم خطاب به اهل آن خانه گفت: اگر برای بیعت بیرون نیایید، خانه را با اهلش آتش مزنم.[5]

این مضمون با تعابیر مختلف در منابع متعدد اهلسنّت نقل شده است و اختصاص به ی کتاب یا ی مؤلف ندارد.

افزون بر این، در «روح المعان» اثر آلوس بغدادی (متوفای 1270 هـ.ق) و نیز در برخ دیر از منابع تفسیری، تفصیل بیشتری
رسید، آن حضرت پشت در ایستاد؛ گوی (هعلیهاسلامال)عمر به درِ خانهی فاطمه از این واقعه آمده است؛ از جمله آنکه وقت

گمان مکرد همین حضور، مانع جسارت خواهد شد. با این همه، در همانجا نقل شده است که عمر شمشیر خود را برهنه
ساخت و به خانه هجوم برد و ضربهای به پهلوی حضرت زهرا(سلامالهعلیها) وارد کرد. در برخ از همین مصادر، به سقوط

جنین آن حضرت نیز تصریح شده است.[6]

نیز در آثاری چون «أنساب الأشراف» بلاذری[7] (متوفای ۲۷۹ هـ.ق) و «العقد الفرید» ابنعبدربه (متوفای ۳۲۸ هـ.ق)،[8] به
گونههای از این ماجرا اشاره شده است. مهم آن است که اصل تهدید به احراق و تعرض به بیت فاطمه(سلامالهعلیها)، به عنوان

ی واقعهی تاریخ، در مجموعهای از کتب حدیث، تاریخ و تفسیری اهلسنّت ثبت است و انار آن، در واقع انار نصوص
موجود در مصادر خود ایشان است.

نقل دیری که در منابع اهلسنّت آمده، اعتراف خلیفهی اول در اواخر عمر خویش است که گفته است: ای کاش سه کار را
انجام نمدادم؛ و ی از آنها «هجوم به بیت فاطمه» بوده است.[9] این اعتراف، خود شاهدی است بر وقوع اصل هجوم؛

گرچه دربارهی کیفیت و جزئیات آن، نقلها متفاوت است.

شهادت به سخط حضرت فاطمه(سلامالهعلیها) نسبت به خلفا
در صحیح بخاری آمده است که حضرت فاطمه(سلامالهعلیها) پس از پیامبر(صلالهعلیهوآله) شش ماه بیشتر زنده نماند. در
همانجا نقل شده است که وقت آن حضرت از دنیا رفت، امیرالمؤمنین(علیهالسلام) او را شبانه دفن کرد، ابوبر را از این امر

آگاه نساخت و خود بر پیر آن حضرت نماز گزارد. در برخ از منابع اهلسنّت به صراحت آمده است که
فاطمه(سلامالهعلیها) در حال «سخط» و ناخشنودی از آن دو (ابوبر و عمر) از دنیا رفت.[10] تعبیرات از قبیل «فخرجا من

عندها عليها السلام و ه ساخطةٌ علیهما»[11] یا آنکه «فوجدَت فاطمةُ عل أببر»[12] در این منابع دیده مشود. این
مضامین ـ با تفاوت اندک در تعبیر ـ در کتب متعدد اهلسنّت نقل شده است و نشان مدهد که ناخشنودی و غضب حضرت

زهرا(سلامالهعلیها) نسبت به جریان حاکم، امری پذیرفتهشده در میراث حدیث خود ایشان بوده است.

احتجاجات حضرت زهرا(سلامالهعلیها) در بستر بیماری



از دیر شواهد مهم، روایت عیادت گروه از زنان مهاجر و انصار از حضرت زهرا(سلامالهعلیها) در دوران بیماریِ منته به
شهادت آن حضرت است. در کتاب «بلاغات النساء» ـ که مؤلف آن (ابنطیفور) از محدّثان قرن سوم هجری و درگذشتهی سال

280 قمری است و اثر او در زمرهی آثار کهن اهلسنّت بهشمار مرود ـ بخش عمدهای از سخنان و احتجاجات حضرت
زهرا(سلامالهعلیها) در این دیدار نقل شده است.[13]

در آنجا آمده است که حضرت صدیقه(سلامالهعلیها)، در حضور این گروه از زنان، به شدّت از عملرد مردان قریش انتقاد
فرمود، آنان را دشمنان خود معرف کرد، از ایشان اظهار بیزاری نمود، ناراضبودن خویش را از ایشان اعلام داشت و آنان را
مورد نفرین قرار داد؛ از جمله فرمود که اینان، کس را که مستحق خلافت و حومت بود، کنار زدند و حق مسلّم او را پایمال

ری را که صلاحیت و استحقاق لازم را نداشت، به جای او نشاندند. این مضامین، با تفصیل و فصاحت، در برخنمودند و دی
دیر از مصادر اهلسنّت نیز نقل شده است.[14]

اینگونه نصوص، اگر بهدرست مورد تأمل قرار گیرد، نشان مدهد که از منظر خودِ منابع اهلسنّت، نزاع حضرت
زهرا(سلامالهعلیها) با جریان حاکم، صرفاً ی اختلاف جزئ سیاس یا شخص نبوده، بله حضرت آن را تضییع حق اله و

عدول از معیارهای رسالت و امامت ارزیاب مکرده است.

قضیهی «دوات و قلم» (رزیة یوم الخمیس)
از شواهد دیر مظلومیت اهلبیت(علیهمالسلام) و نحوهی مواجههی برخ صحابه با پیامبر(صلالهعلیهوآله)، ماجرای معروف

«دوات و قلم» است که در منابع اهلسنّت به «رزیة یوم الخمیس»[15] شهرت یافته است. این واقعه، در صحیح بخاری در
موارد متعدّد (در حدود هفت موضع) نقل شده است.[16] در ی از این نقلها، تصریح شده است که هنام درخواست رسول
خدا(صلالهعلیهوآله) برای آوردن دوات و قلم تا چیزی بنارد که امت پس از او هرگز گمراه نشوند، فردی از حاضران گفت:

«إن النب ليهجر»؛[17] یعن رسول اله صل اله علیه و آله (ـ العیاذ باله ـ) سخن نامتوازن مگوید.[18]

صرفنظر از آثار اعتقادی این تعبیر نسبت به ساحت مقدّس رسول اکرم(صلالهعلیهوآله)، اصل این واقعه و صدور چنین
سخن از جانب برخ صحابه، در صحیحترین کتاب حدیث اهلسنّت ثبت شده است. همانگونه که آنان پاسخ قانعکننده برای
این نصوص ندارند، برای مجموعهی نصوص مربوط به هجوم به بیت فاطمه(سلامالهعلیها)، غضب آن حضرت، و دیر شواهد

مظلومیت اهلبیت(علیهمالسلام) نیز پاسخ علم و قابل دفاع ارائه نردهاند.

جمعبندی: لزوم تبیین حقایق و پرهیز از سوت
بهویژه در فضای رسانهای و مجازی معاصر، گاه دیده مشود برخ با لحن استهزاء و تمسخر، اصل این وقایع را انار یا تحقیر

مکنند و گمان مبرند با این شیوه متوانند از کنار این حقایق عبور کنند. در حالکه آنچه شیعه در این باب بدان استدلال
مکند، بهطور گسترده در منابع حدیث، تاریخ و تفسیری خودِ اهلسنّت ثبت است؛ انار آن، پیش از آنکه رویاروی با شیعه

باشد، در حقیقت نوع باعتنای به میراث متوب و مسند خود ایشان است.

بر این اساس، خطاب نخست در این مقام، به عالمان و محقّقان اهلسنّت است: با این نصوص چه خواهید کرد؟ آیا متوان
آنها را از کتابها حذف نمود یا نادیده گرفت؟ نه امان حذف این نصوص وجود دارد و نه معقول است که با چشمپوش از

آنها، مسئله حل شود. تا تاریخ متوب این امت باق است، این گزارشها نیز باق خواهد بود.

از سوی دیر، بر ما شیعیان نیز واجب است که در برابر این حقایق مسلّمهی تاریخ و این همه مصیبتهای که بر
وت، نوعنیم؛ زیرا سوت نوارد شده است، س ،(هعلیهاسلامال)اهلبیت(علیهمالسلام)، بهویژه بر حضرت فاطمه زهرا

مشارکت در استمرار مظلومیت آنان است. باید این حقایق تبیین شود تا نسلهای پیاپ شیعه بدانند که فاطمهی



زهرا(سلامالهعلیها) چونه در پشت درِ سوخته ایستاد، چونه تعرض به بیت وح را تحمل کرد و چه رنج برای حفظ دین و
استمرار ولایت متحمل شد؛ تا امروز ما و شما بتوانیم بر سفرهی هدایت اهلبیت(علیهمالسلام) بنشینیم.

بسیاری از این گزارشها ـ اگر هم نتوان گفت همهی آنها ـ در مصادر اهلسنّت به حدّ تواتر لفظ یا معنوی رسیده، یا دستکم
برای تحقّق اطمینان و حجت عقلای کفایت مکند. از اینرو، اصل مظلومیت و تعرض به بیت فاطمه(سلامالهعلیها) و

ناخشنودی آن حضرت، نه تنها در منابع شیعه، بله در میراث حدیث و تاریخ اهلسنّت نیز، حقیقت ریشهدار و انارناپذیر
است؛ حقیقت که تا تاریخ و تا دنیا باق است، سزاوار است که نسبت به آن، تنها به اش اکتفا نشود، بله با زاری دل و فریاد

قلم، زنده نه داشته شود.

از نات قابل تقدیر در فضای فعل، غیرت دین و استقامت هیئات مذهب و عموم مردم مؤمن است که در دفاع از مظلومیت
حضرت زهرا(سلامالهعلیها) و امیرالمؤمنین(علیهالسلام) ایستادهاند و با برپای مجالس عزاداری و روشنری، اجازه ندادهاند
این حقایق مسلّم تاریخ در غبار تحریف و تشی گم شود. این حضور و پایداری، پشتوانهی مهم برای استمرار بحثهای

علم و دفاع مستدل از عقاید شیعه است.

واکنش به مناظرهی اخیر و تبیین خطای روششناخت
اخیراً مناظرهای میان ی عالم شیع و فردی که باید گفت از مذهب شیعه خارج شده است برگزار شد که از جهات روشنر
بود و نشان داد دستِ طرف مقابل در مقام استدلال، خال است. نتهی مهم آنکه این مناظره میان دو فقیه شیع نبود، بله

پذیرد. روشن است که بر اساس مبانامیرالمؤمنین(علیهالسلام)» را نم بود که اصل «نصب اله عالم شیعه و کس میان ی
مسلم مذهب امامیه، کس که در عین اطّلاع، نصب امیرالمؤمنین(علیهالسلام) و ائمهی اطهار(علیهمالسلام) را به فرمان خداوند ـ

تا حضرت حجت(عجلالهتعالفرجهالشریف) ـ انار کند، در دایرهی تشیع قرار نمگیرد؛ در بیان این مطلب ما هیچ کس
مجامله و تعارف نداریم.

آن شخص در انظار عموم تصریح کرده بود که نصب را قبول ندارد، زیرا بهزعم او، خود امیرالمؤمنین(علیهالسلام) هیچ جا به
نصب اله خویش اشاره نرده است؛ در حال که این سخن، حایت از باطلاع وی از منابع اصیل شیعه دارد. در مواضع
متعدّد نهجالبلاغه، حضرت به وضوح از «غصب حق» و «موقعیتِ مغصوبِ خویش» سخن گفتهاند و تصریحات فراوان بر

اینه حق مسلم ایشان از سوی دیران سلب شده، وجود دارد.[19]

کردن» مسئلهای تاریخاصرار بر «الهیات
محور دیر سخن آن مناظر، ادعای او دربارهی روش بحث بود. وی اصرار داشت که از جهت تاریخ وارد بحث نشود و مسئله

را صرفاً از بعد «الهیات» بررس کند. بر همین اساس مگفت: از نظر الهیات، آیا عدالت امیرالمؤمنین(علیهالسلام) اجازه
مدهد که همسر خود را پشت در بفرستد تا این مصائب پیش آید؟

این شیوهی طرح مسئله، از اساس، مغالطهآمیز است؛ زیرا وقایع از این دست، قبل از هر چیز «هویت تاریخ» دارند و ابتدا
باید در چارچوب قواعد تحقیق تاریخ، ثبوت و وقوع آنها را بررس کرد. پس از ثبوت تاریخ، متوان به تحلیلهای کلام و
الهیات دربارهی حمتها و فلسفههای آن پرداخت. اما اینکه با کنارزدن بعد تاریخ، صرفاً با ی «پرسش ذوق الهیات» در

اصل واقعه تشی شود، روش علم و پذیرفته نیست.

اگر بنا باشد از همین سنخ سؤال، معیاری برای پذیرش یا رد وقایع قرار گیرد، متوان اشال را بسیار فراتر برد و چنین پرسید:
بر اساس عدالت اله، چونه خداوند اجازه داد امام حسین(علیهالسلام) با فرزندان، خویشان و یارانش با آن فجیعترین شل به

شهادت برسند؟ اگر این نوع پرسش، معیار نف حقیقت تاریخ باشد، باید اصل واقعهی کربلا را هم زیر سؤال برد؛ همچنانکه



باید اصل ابتلائات انبیاء و اولیاء را انار کرد. روشن است که این شیوه، نه با مبان کلام سازگار است و نه با منطق تحقیق
در تاریخ.

جایاه صبر امیرالمؤمنین(علیهالسلام) و نسبت آن با واقعهی هجوم
بر اساس نصوص شیعه و شواهدی از منابع اهلسنّت، امیرالمؤمنین(علیهالسلام) پس از رحلت رسول خدا(صلالهعلیهوآله)،

مأمور به صبر و سوت بودند و خود آن حضرت در موارد متعدّد به این تلیف اله تصریح فرمودهاند. این صبر، نه از سر
رضایت به وضع موجود، بله برای حفظ اصل اسلام و جلوگیری از بازگشت جاهلیت و تفرقهی در امت بود.

در برخ از مصادر اهلسنّت نیز ـ از جمله در «روح المعان» ـ نقل شده است که امیرالمؤمنین(علیهالسلام) در مقطع یقهی
همان فردی را که به خانه هجوم آورده بود گرفت و او را تهدید کرد که اگر برای بیعت با او نیاید، گردنش را با شمشیر خواهد

زد. در همان نقل آمده است که امام در عین حال، به جهت همان مأموریت به صبر، از اجرای تهدید خودداری نمود و به او
فرمود: «تو ضعیفتر از آن هست که قادر بر این کار باش».[20] این نصوص نشان مدهد که اصل واقعه، در قالب ی نزاع

تاریخ عین شل گرفته و تحلیل موضع امیرالمؤمنین(علیهالسلام) بدون توجه به این زمینهی تاریخ، تحلیل ناقص و بله
وارونه خواهد بود.

بنابراین، طرح اینکه «عدالت امام» چونه اجازه مدهد همسرش در معرض خطر قرار گیرد، قطع نظر از صحت و سقم تقریر
تاریخ، نه تنها پرسش جدیدی نیست، بله مسبوق به پاسخهای روشن در کلمات خود اهلبیت(علیهمالسلام) است: امام

معصوم، در چارچوب مأموریت اله خویش و با لحاظ مصالح عالیهی دین و امت، رفتار مکند؛ چه در صبر
امیرالمؤمنین(علیهالسلام) و چه در قیام سیدالشهدا(علیهالسلام).

اشال اصل در روش طرف مقابل در آن مناظره، خلط میان «موضوع» و «روش» است. بحث که هویت تاریخ دارد، ناگزیر
،و الهیات گردد. پرسشهای کلام ع در مصادر، نقد اسناد، مقایسهی نقلها و مانند آن بررستتب ،باید با ابزارهای تاریخپژوه

در رتبهی بعد، و پس از اثبات اصل واقعه، مطرح مشود.

در مقابل، بحثهای که ذاتاً الهیات و اعتقادی است، مانند اثبات وجود خدا، صفات اله، ضرورت نبوت و امامت، بههیچوجه
با گزارشهای تاریخ «اثباتپذیر» نیست، بله نیازمند برهان عقل، استدلال فلسف یا استناد به فطرت و مانند آن است.

همانگونه که مضح است کس ادعا کند وجود خدا را متوان صرفاً از راه تاریخ اثبات یا نف کرد، به همان اندازه، نارواست
که دربارهی ی واقعهی تاریخ مسلّم، صرفاً در سطح «الهیات» بحث شود و از ورود به اصل مستندات تاریخ آن امتناع

گردد.

نقد جهل به مباحث «خبر واحد» و حجیت آن
از نات دیر در آن مناظره، ادعای بپایهی طرف مقابل دربارهی «خبر واحد» بود؛ وی گفته بود خبر واحد را در باب تاریخ

و رجال عقلا و نیز با مباحث اصول گوینده با مبان ر ناآشنایباشد، نشان موضع علم عا، پیش از آنکه یپذیرد. این ادنم
است. عقلای عالم، در تمام حوزههای زندگ فردی و اجتماع، بر اساس خبر واحد ثقه عمل مکنند؛ اگر بنا باشد مطلق خبر

واحد ـ حتّ با شرایط وثاقت ـ کنار گذاشته شود، نه تاریخ باق مماند، نه فقه و نه هیچ نظام معرفت مبتن بر نقل.

افزون بر آن، همانگونه که پیشتر اشاره شد، بسیاری از وقایع مربوط به مظلومیت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) و
اهلبیت(علیهمالسلام)، در منابع متعدد و مستقل نقل شده است و سخن در بسیاری از موارد، اصلا از «خبر واحد» به معنای

گوییم که به حدّ تواتر یا دستکم حصول اطمینان عقلایسخن م ه از مجموعهی روایات و نقلهایآن نیست؛ بل اصطلاح
مرسد.



اظهار اینگونه جملات که «خبر واحد را قبول ندارم»، بدون آنکه شخص حدّاقل مباحث اصول فقه و منطق استدلال تاریخ را
فراگرفته باشد، دلالت بر نیاز جدّی او به تحصیل و بازنری در مبان خویش دارد.

آفت غرور علم و توهین به جامعهی شیعه
از تلخترین ابعاد آن مناظره، لحن جسارتآمیز و هت حرمتهای بود که نسبت به شیعه و شعائر شیع ابراز شد. اینگونه

تعابیر، در واقع اهانت به همهی شیعیان و بله به تاریخ مظلومیت اهلبیت(علیهمالسلام) است.

بهنظر مرسد ریشهی بخش مهم از این رفتارها، در «غرور علم» و خودبرتربین است؛ آنجا که فرد، خود را اعلم از دیران
مپندارد و گمان مکند به مبان تازهای دست یافته است که هیچکس پیش از او بدان آگاه نبوده است؛ حال آنکه غالب این

ادعاها، یا مسبوق به طرح و رد در میراث علم پیشینیان است، یا بر تخیلات و سوءفهمهای از متون دین مبتن است.

جمعبندی آنکه: بحث که هویت آن تاریخ است، باید در چارچوب تحقیق تاریخ و با رجوع به مصادر، بررس شود؛ و
مسئلهای که ذاتاً الهیات و اعتقادی است، با ابزار برهان و استدلال عقل سامان میابد. خلط این دو ساحت، نه راه به کشف

حقیقت مگشاید و نه متواند حقیقت مسلّم مظلومیت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) را در وجدان دین شیعه و در منابع متوب
اسلام مخدوش سازد.

آثار مثبت مناظره و تبیین حدود وحدت و گفتوگو
خطبا و اهل منبر که اصل مناظرهی اخیر را ناصواب دانستهاند، باید گفت این مناظره ـ با همهی نقدهای برخ رانبرخلاف ن

که بر روش و مبان طرف مقابل وارد است ـ از جهات متعدّد مفید و راهشا بود. فضای ایجادشده سبب شد اسناد و شواهد
مربوط به مظلومیت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) و حوادث پس از رحلت رسول خدا(صلالهعلیهوآله)، بهطور گسترده و بیش

از پیش در رسانهها و محافل علم و عموم مطرح شود.

با برخ ر، روشن شد که جریان مخالف، با وجود برنامهریزیهای رسانهای ـ از جمله ارتباط و مصاحبهی قبلاز سوی دی
شبههای وهاب ـ در مقام استدلال، دست خال است و نتوانست پاسخ مستدلّ در برابر مستندات تاریخ و کلام ارائه کند.

این برنامهریزیها که با هدف تضعیف مبان شیعه صورت گرفته بود، در عمل نتیجهی معوس داد؛ بهگونهای که امروز بسیاری
از جوانان اهلسنّت، گروهگروه از علمای خود دربارهی درست یا نادرست آنچه عالمان شیعه مطرح کردهاند، پرسش مکنند.
این پرسشگری، همان فضای است که شیعه همواره طالب آن بوده است؛ زیرا اعتقادات خود را بر منطق و استدلال استوار

مداند.

بدیه است که هدف عالمان شیعه، «اختلافافن» و دامنزدن به نزاعهای فرقهای نیست؛ مراجع عظام تقلید و بزرگان حوزه
همواره بر حفظ وحدت امت اسلام تأکید کردهاند. با این حال، وحدت هرگز به معنای چشمپوش از حقایق مسلّم تاریخ و

انار مظلومیت اهلبیت(علیهمالسلام) نیست.

و بیان حقایق تاریخ جمع میان وحدت اسلام
اصل «وحدت» از مسلّمات اندیشهی شیع است. امام خمین(قدّسسره)، رهبر معظّم انقلاب و مراجع معاصر، هم بر لزوم

پرهیز از هرگونه رفتاری که به تفرقهی مسلمانان بینجامد، تأکید ورزیدهاند و این سیره، ریشه در روش خود ائمهی
اطهار(علیهمالسلام) دارد. قرآن کریم نیز با نه از سب و اهانت به معبودان مشرکان ـ «ولا تَسبوا الَّذین یدْعونَ من دونِ

اله...»[21] ـ راه را بر هرگونه ادبیات موهن و تحریآمیز بسته است؛ چه رسد به اهانت نسبت به کسان که ظاهراً در دایرهی
مسلمانان قرار دارند.



با این همه، این اصل مسلّم، به معنای آن نیست که در برابر انار صریح حوادث قطع تاریخ اسلام و مصائب وارده بر
اهلبیت(علیهمالسلام)، باید سوت اختیار کرد و میدان را به تحریفگران سپرد. انار بپردهی چنین وقایع، آنهم با ادبیات

استهزاء و تمسخر، رفتاری است که نه با اصول اخلاق سازگار است و نه با منطق وحدت دین قابل توجیه.

سیرهی ائمه(علیهمالسلام) نیز بر همین جمع میان «تقیه و حفظ وحدت» از یسو و «احیای یاد مظلومیت اهلبیت» از سوی
دیر دلالت دارد. در روایات آمده است که همان امامان که بر لزوم تقیه و پرهیز از تحریهای بجا تأکید مکردند، در محیط

خانهی خویش مجلس عزای حضرت زهرا(سلامالهعلیها) برپا مداشتند و نسبت به نام و حرمت «فاطمه» حساسیت ویژه
نشان مدادند؛ تا آنجا که وقت کودک را برای نامگذاری نزد ایشان مآوردند و مگفتند نامش را «فاطمه» نهادهایم، هشدار

مدادند: «مبادا او را بزنید».[22] این روایات، نشانهی آن است که حفظ یاد و نام و مظلومیت صدیقهی طاهره(سلامالهعلیها)
بخش از هویت شیع و آموزههای تربیت ائمه است.

هویت فاطمیه و ضرورت پاسداشت آن
در مسئلهی شهادت حضرت زهرا(سلامالهعلیها)، از دیدگاه منابع و مستندات، جای کوچترین تردیدی وجود ندارد. هر

پژوهشری اگر ی یا دو ساعت با انصاف به منابع رجوع کند، درخواهد یافت که اصل این وقایع، از واضحات و در بسیاری از
اجزاء، در حدّ متواترات تاریخ اسلام است؛ هم در منابع شیع و هم در منابع اهلسنّت، از قرون دوم و سوم هجری به بعد.

نسبتدادن این گزارشها به قرون ششم و هفتم، خلاف واقع و برخاسته از یا باطلاع است یا اغراض دیر.

بر این اساس، باید «اساس فاطمیه» بهعنوان بخش از هویت اعتقادی و تاریخ شیعه حفظ شود. در ایام فاطمیه ـ چه ایام
ولادت و چه ایام شهادت آن حضرت ـ شایسته است تا حدّ امان دربارهی شخصیت، مقامات، و مصائب حضرت

زهرا(سلامالهعلیها) سخن گفته شود. این تنها ی مناسبت عاطف نیست؛ بله رکن مهم از هویت ایمان و اعتقادی ماست.
مسئلهی امامت، که حضرت فاطمه(سلامالهعلیها) جان خود را در راه دفاع از آن نهاد، امری نیست که در سایهی

مصلحتسنجهای سطح و مقطع به حاشیه رانده شود.

از اینرو، کوچشمردن این رخدادها، یا سوت در برابر تمسخر و تشی صریح در آنها، با مبان تشیع و با وظیفهی علم و
دین عالمان و طلاب سازگار نیست.

مشروعیت اصل مناظره در قرآن و سنّت
ی از شبهات که بهصورت پراکنده مطرح شده، این است که «مناظره در سیرهی ائمه(علیهمالسلام) جایاه ندارد»؛ بر این

اساس، برخ خواستهاند اصل ورود به مناظره را کاری ناصواب جلوه دهند. این ادعا، از منظر قرآن و روای قابل پذیرش
نیست.

‏ هبِالَّت مجادِلْه و نَةسالْح ظَةعوالْم و ةمِكَ بِالْحبر بيلس لعُ اکند: «ادقرآن کریم در دعوت به خداوند، سه مرحله را یاد م
احسن»؛[23] مرتبهی سوم یعن «جادِلْهم بالّت ه أحسن» صریحاً ناظر به مجادله و گفتوگوی استدلال است که از

روشنترین مصادیق آن، «مناظرهی علم» است.

همچنین در روایات آمده است: «اذَا ظَهرتِ الْبِدَعُ ف امت، فَلْيظْهِرِ الْعالم علْمه، فَمن لَم يفْعل، فَعلَيه لَعنَةُ اله‏».[24] هنام که
بدعتها آشار شود، بر عالم است که علم خود را اظهار کند؛ و ی از مهمترین مصادیق اظهار علم، ورود به مناظرهی علم با

اهل بدعت و انحراف است. از اینرو، اصل مناظره، نه تنها مذموم نیست، بله در مواردی واجب کفای و از مصادیق دفاع از
دین و پاسداری از حریم اهلبیت(علیهمالسلام) است؛ البته به شرط رعایت آداب، پرهیز از اهانت و التزام به استدلال منقّح.



مناظرهی مورد بحث نیز، از این جهت که در برابر طرح علن شبهات و تمسخرها واقع شده است، در اصل خود حرکت صحیح
و مبارک بوده و شایسته است از طرف عالمان و خطبا مورد تأیید و پشتیبان قرار گیرد، نه آنکه با «إنقلت و قلت»های

حاشیهای، اصل آن تضعیف شود.

استحام مبان کلام شیعه و استقبال از گفتوگو
نتهی مهم دیر آن است که متب اهلبیت(علیهمالسلام) در همهی مدّعیات اصل خود، از پشتوانههای قوی عقل، نقل و

تاریخ برخوردار است: از بحث امامت امیرالمؤمنین(علیهالسلام) و ائمهی معصومین(علیهمالسلام)، تا بحث عصمت، مقامات
معنوی، و حت «علم غیب» ایشان در حدودی که در متون معتبر ثابت شده است؛ و نیز عصمت و مقامات خاص حضرت

زهرا(سلامالهعلیها).

وقت این مبان بر منطق استوار است، بهترین موضع برای حوزههای علمیه و عالمان شیعه، «استقبال از مناظره» و گفتوگوی
مستدل است، نه گریز از آن. حوزههای امروز، بحمداله، از نظر توان علم و حضور در صحنههای فری و رسانهای، در

وضع هستند که متوانند با قوت و اطمینان، از حقّانیت متب اهلبیت(علیهمالسلام) دفاع کنند.

توصیههای به خطبا، مدّاحان و جوانان شیعه
در عین حال، لازم است به چند نتهی عمل توجه شود:

پرهیز از تعابیر سخیف و تحریآمیز
در برخ هیئات، گاه تعابیری ناروا یا سخیف به کار مرود که با شأن مجالس اهلبیت(علیهمالسلام) سازگار نیست و متواند

بهانه به دست بدخواهان دهد. ضروری است خطبا و مدّاحان، در عین صراحت در بیان حقایق، نهایت دقت را در انتخاب الفاظ
و تعابیر داشته باشند و از هرگونه دشنام و اهانت پرهیز کنند.

استناد به منابع معتبر در منبر و مدّاح
شایسته است خطبا و مدّاحان عزیز، در کنار بیان مصائب و مراث، رجوع به منابع معتبر ـ اعم از شیع و سنّ ـ را نیز مورد

اهتمام قرار دهند. خواندن متون مستند و اشاره به مصادر اصل، بهویژه برای نسل جوان، روشن مسازد که این مطالب صرفاً
احساسات یا نقلهای بپایه نیست، بله پشتوانههای متقن تاریخ و حدیث دارد.

تقویت روحیهی تحقیق در میان جوانان و دانشاهیان
لازم است به جوانان، دانشجویان و اساتید دانشاه یادآوری شود که در همهی این مباحث، منطق و استدلال کاف وجود دارد و
هرکس با ذهن آرام و بتعصب به مطالعهی آثار کلام و تاریخ بنشیند، به استحام مبان تشیع پ خواهد برد. حضور فعال

حوزه و دانشاه در این میدان، متواند بسیاری از شبهات را در نطفه پاسخ دهد.

در ی جمعبندی، متوان گفت: حوادث که حول شهادت حضرت زهرا(سلامالهعلیها) شل گرفته است، حقایق ریشهدار و
مستند در تاریخ اسلام است؛ حقایق که حافظ هویت شیع و مبین عمق مظلومیت اهلبیت(علیهمالسلام) است. پاسداشت این
حقایق، هم در سطح عزاداری و اظهار حزن، و هم در سطح تحقیق و تبیین علم، وظیفهای است که تا پایانِ تاریخ ادامه خواهد

داشت.

خداوندا ما را از اهل معرفت و محبت نسبت به اهلبیت عصمت و طهارت(علیهمالسلام)، بهویژه از شیعیان حقیق حضرت
فاطمه زهرا(سلامالهعلیها)، قرار ده.



خدایا میان ما و قرآن و عترت جدای میفن و توفیق خدمت به دین و متب اهلبیت(علیهمالسلام) را روزی ما گردان.

خدایا کشور اسلام ما، انقلاب اسلام، رهبر معظّم انقلاب و مراجع عظام تقلید را در پناه خود حفظ فرما، و شر دشمنان دین
و مخالفان عنود متب اهلبیت(علیهمالسلام) را به خودشان بازگردان و آنان را مخذول و منوب ساز.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ نویسندهی این مقاله عبدالعزیز نعمان است و مقاله در مجلهی ندای اسلام (فصلنامه تخصص حوزه علمیه دارالعلوم

زاهدان)، شماره 3، در پاییز 1379 چاپ شده است.
[2]‐ طبری منویسد: « إن أسلم أقبلت بجماعة فبايعوا أبا بر فان عمر يقول: ما هو إلا أن رأيت أسلم، فأيقنت بالنصر»

(‏الطبري، محمد بن جرير، «تاريخ الطبري ( تاريخ الأمم والملوك )»، ج 3، ص 222؛ البخاري، «صحيح البخاري»، ج 4، ص
(.195

[3]‐ بلاذری منویسد: «بعث أبو بر عمر بن الخطاب إل عل رض اله عنهم حين قعد عن بيعته وقال : ائتن به بأعنف
العنف.» (‏البلاذري، أحمد بن يحي بن جابر، «أنساب الأشراف»، ج 1، ص 578.)

[4]‐ احمد بن حنبل چنین نقل مکند: « حدثنا عبد اله حدثن أب ثنا أسود بن عامر ثنا حماد بن سلمة عن عل بن زيد عن
أنس بن مالك أن النب صل اله عليه وسلم كان يمر ببيت فاطمة ستة أشهر إذا خرج إل الفجر فيقول الصلاة يا أهل البيت إنما
يريد اله ليذهب عنم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا» ‏الإمام أحمد بن حنبل، «مسند الإمام أحمد بن حنبل»، ج 21، ص

.273
[5]‐ ابن قتیبة منویسد: «وقال : والذي نفسه عمر بيده . لتخرجن أو لأحرقنها عل من فيها ، فقيل له : يا أبا حفص ، إن فيها

فاطمة ؟ فقال : وإن» ‏الطبري، تاريخ الطبري ( تاريخ الأمم والملوك )، ج 3، ص 202؛ الدينوري، ابن قتيبة، «الامامة والسياسة»،
ج 1، ص 30.

[6]‐ آلوس منویسد: «... وفیه ایضا انه لما یجب عل غضب عمر واضرم النار بباب عل واحرقه ودخل فاستقبلته فاطمة
وصاحت یا ابتاه ویا رسول اله فرفع عمر السیف وهو ف غمده فوجا به جنبها المبارک ورفع السوط فضرب به ضرعها

فصاحت یا ابتاه فاخذ عل بتلابیب عمر وهزه ووجا انفه ورقبته، وفیه ایضا ان عمر قال لعل: بایع ابا بر رض اله تعال عنه
قال: ان لم افعل ذل؟ قال: اذا واله تعال لاضربن عنق قال: کذبت واله یا ابن صهاک لا تقدر عل ذل انت الام واضعف من

ذل» (‏آلوس، محمود بن عبداله، «روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان»، با ابراهیم شمسالدین و سناء بزیع
شمسالدین، ج 2، ص 120.)

يريد البيعة فلم يبايع، فجاء عمر و معه فتيلة ! فتلقته فاطمة عل عل ر أرسل إلنویسد: «إنّ أبا ب[7]‐ این نویسنده معروف م
الباب . فقالت فاطمة : يابن الخطّاب ، أتراك محرقا عل باب ؟ قال : نعم ، و ذلك أقوى فيما جاء به أبوك . . .» ‏البلاذري، أنساب

الأشراف، ج 1، ص 586.
[8]‐ او مگوید: «فأما عل والعباس والزبير فقعدوا ف بيت فاطمة حت بعث إليهم أبو بر عمر بن الخطاب ليخرجوا من بيت
فاطمة ، وقال له : إن أبوا فقاتلهم . فأقبل بقبس من نار عل أن يضرم عليهم الدار ، فلقيته فاطمة فقالت : يا ابن الخطاب، أجئت
لتحرق دارنا ؟ قال : نعم ، أو تدخلوا فيما دخلت فيه الأمة !» (‏ابن عبد ربه الأندلس، أحمد بن محمد، «العقد الفريد»، ج 5، ص

(.13
[9]‐ زنجویة (متوفای 251 هـ.ق) چنین نقل مکند: «أما اللات وددت أنّ تركتهن ، فوددت أنّ لم أكن كشفت بيت فاطمة عن

شء ، وإن كانوا قد أغلقوا عل الحرب...». (‏بن زنجوية، حميد، «كتاب الأموال»، ج 1، ص 258.) همچنین طبران (متوفای
360 هـ.ق) نیز این نقل را در کتاب خود آورده است: (‏الطبران، «المعجم البير»، ج 1، ص 62.)

[10]‐ بخاری نقل مکند: «فأب أبو بر ان يدفع إل فاطمة منها شيئا فوجدت فاطمة عل أب بر ف ذلك فهجرته فلم تلمه



حت توفيت وعاشت بعد النب صل اله عليه وسلم ستة أشهر فلما توفيت دفنها زوجها عل ليلا» (‏البخاري، صحيح البخاري، ج
5، ص 82.)

[11]‐ این تعبیر در منابع شیع مثل کتاب «دلائل الإمامة» طبری (توجه شود که ایشان متلم و فقیه امام و متوفای قرن 4
مباشد و غیر از صاحب «تاریخ طبری» است که از بزرگان اهل سنت است) آمده است. (‏الطبري شیع، محمد بن جرير،

«دلائل الامامة»، ص 135.) ولن قریب به همین معنا را ابن قتیبة نقل کرده است و مگوید: «فقالت : نشدتما اله ألم تسمعا
رسول اله يقول : رضا فاطمة من رضاي ، وسخط فاطمة من سخط ، فمن أحب فاطمة ابنت فقد أحبن ، ومن أرض فاطمة

فقد أرضان ، ومن أسخط فاطمة فقد أسخطن ؟ " قالا : نعم سمعناه من رسول اله صل اله عليه وسلم ، قالت : فإن أشهد اله
وملائته أنما أسخطتمان وما أرضيتمان ، ولئن لقيت النب لأشونما إليه ، فقال أبو بر : أنا عائذ باله تعال من سخطه

وسخطك يا فاطمة» (‏الدينوري، الامامة والسياسة، ج 1، ص 31.)
.(د به معنای خشم درونجاز ریشه و) ین شد / غضب کرد» استدر اینجا به معنای «خشم «دَتج[12]‐ عبارت «فَو

[13]‐ ابن طیفور نقل مکند: «دخل النساء عليها فقلن كيف أصبحت من علتك يا بنت رسول اله قالت أصبحت واله عائفة
لدنياكم قالية لرجالم لفظتهم بعد أن عجمتهم وشنئتهم بعد أن سبرتهم فقبحا لفلول الحد وخور القنا وخطل الرأي وبئسما قدمت

لهم أنفسهم ان سخط اله عليهم وف العذاب هم خالدون...» (‏ابن طيفور، «بلاغات النساء»، ص 19.)
غدادی که وفات او را حدود ۳۲۳ق ذکر کردهاند، کتابصری البر احمد بن عبدالعزیز الجوهری الب[14]‐ عالم اهل سنت، ابوب
دارد به نام «السقیفه و فدک» که در آنجا این سخنان حضرت زهرا(سلام اله علیها را نقل کرده است. (‏الجوهري، ابوبر احمد

بن عبدالعزیز، «السقيفة وفدك»، ص 120.) همچنین رجوع شود به: (‏ابن اب الحدید، عبد الحمید بن هبه اله، «شرح نهج
البلاغة»، ج 16، ص 233.)

[15]‐ مصیبت روز پنجشنبه.
[16]‐ در صحیح بخاری نقل شده است: «عن عبيد اله بن عبد اله عن ابن عباس قال لما اشتد بالنب صل اله عليه وسلم
وجعه قال ائتون بتاب اكتب لم كتابا لا تضلوا بعده قال عمر ان النب صل اله عليه وسلم غلبه الوجع وعندنا كتاب اله

حسبنا فاختلفوا وكثر اللغط قال قوموا عن ولا ينبغ عندي التنازع...». (‏البخاري، صحيح البخاري، ج 1، ص 37.) همچنین
مراجعه شود به: (البخاری، ج5، 138؛ ج8، 161 و ...)

[17]‐ ‏العسقلان، ابن حجر، «فتح الباري»، ج 8، ص 101.
[18]‐ «كما غطوا صياح عمر وأصحابه ف وجه النب صل اله عليه وآله لما قال ف مرض وفاته : إيتون بدواة وقرطاس أكتب

لم كتاباً لن تضلوا بعدي أبداً ، فصاح عمر : لا تقربوا له شيئاً ، حسبنا كتاب اله ، إن النب ليهجر ! وصاح أنصاره : القول ما
قال عمر ! حت طردهم النب صل اله عليه وآله وقال : قوموا عن !» (‏الوران العامل، الشيخ عل، «الماء الجاري ف غسل

البخاري»، ص 228.)
[19]‐ در اینجا ۵ شاهد اصل از خطبهها و نامههای نهجالبلاغه را ذکر مکنیم:

ِبا ننٌ [ابَُا فهصلَقَدْ تَقَم هال ا ومخطبه (3) معروف به خطبه شقشقیه (صریحترین بیانِ غصب) که حضرت فرمود: «ا ·
ف قَذًى و نيالْع ف و تربفَص جحاتَا اه َلع ربنَّ الصا تيافَر ...حالر نالْقُطْبِ م لحا منْهم ّلحنَّ ما لَمعلَي نَّها افَةَ] وقُح

الْحلْق شَجا ارى تُراث نَهباً حتَّ مض اول لسبِيله فَادلَ بِها الَ فَُنٍ [ابن الْخَطَّابِ‏] بعدَه‏» (‏شریف الرض، محمد بن حسین،
پدیدآور، «نهج البلاغة»، ص 48.)

· خطبه (6) مظلومیت (تلخترین دوره زندگ) که حضرت فرمود: «فَواله ما زِلْت مدْفُوعاً عن حقّ» (همان، 53.)
هولِ السبِ ررح َلع هِماعمجاك ِبرح َلوا ععمجقَدْ ا منَّهنامه (36) به عقیل (اجماع قریش بر غصب) که حضرت فرمود:« فَا ·

ص قَبل فَجزت قُريشاً عنّ الْجوازِي، فَقَدْ قَطَعوا رحم و سلَبون سلْطَانَ ابن ام‏» (همان، 409.)
و خَصنَا اا دُ وعبا و صرح هال که حضرت فرمود: «و «!ومت حریصکه گفت: «بر ح خطبه 172 در پاسخ به کس ·

اقْرب و انَّما طَلَبت حقّاً ل و انْتُم تَحولُونَ بين و بينَه و تَضرِبونَ وجهِ دونَه‏» (همان، 246.)
· خطبهای دیر درباره غصب و انحصارطلب خلفا (خطبه ۱۷۲ (بخش دوم) و مشابه آن در خطبه ۲۱7) که حضرت فرمود:
ثُم ل وراً هما تنَازَعم َلوا ععمجا و نْزِلَتم يمظوا عغَّرص و محوا رقَطَع منَّهفَا مانَهعا نم شٍ ويقُر َلدِيكَ عتَعسا ّنا ماللَّه»



قَالُوا ا انَّ ف الْحق انْ تَاخُذَه و ف الْحق انْ تَتْركه‏» (همان، 246 و 336.)
این عبارات نشان مدهد که ادعای «امیرالمؤمنین شایت از غصب حق نرده» کاملا با متن نهجالبلاغه در تضاد است.

ونلَب(از حقم رانده شدم)، «س «ّقح ندْفُوعاً عباً» (میراثم به غارت رفت)، «منَه چون: «تُراث حضرت از واژگان صریح
سلْطَانَ ابن ام» (سلطنت و حومت را از من دزدیدند)، «منَازَعت حقّاً» (نزاع در حق مسلم من) استفاده کردهاند که جای

هیچگونه توجیه باق نمگذارد.
[20]‐ ‏آلوس، روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان، ج 2، ص 120.

[21]‐ انعام: 108.
[22]‐ «عن السون قَال: دخَلْت علَ ابِ عبدِ اله ع و انَا مغْموم مروب فَقَال ل يا سون مما غَمكَ قُلْت ۇلدَت ل ابنَةٌ...

فَقَال ل ما سميتَها قُلْت فَاطمةَ قَال آه آه ثُم وضع يدَه علَ جبهته فَقَال... اما اذَا سميتَها فَاطمةَ فََ تَسبها و  تَلْعنْها و  تَضرِبها.»
(‏كلين، محمد بن يعقوب، «الاف»، ج 11، ص 448-446.)

[23]‐ نحل: 125.
[24]‐ ‏كلين، الاف، ج 1، ص 135.

منابع
1. آلوس، محمود بن عبداله، روح المعان ف تفسیر القرآن العظیم و السبع المثان، ابراهیم شمسالدین و سناء بزیع

شمسالدین، بیروت، دار التب العلمية، .1415
2. ابن اب الحدید، عبد الحمید بن هبه اله، شرح نهج البلاغة، ۲۰ ج، قم، متبة آیة اله العظم المرعش النجف (ره)، .1404

3. ابن طيفور، بلاغات النساء، قم، متبة بصيرت، بتا.
4. ابن عبد ربه الأندلس، أحمد بن محمد، العقد الفريد، بیروت، دار التب العلمية، .1404

5. الإمام أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، بیروت، مؤسسة الرسالة، .1416
6. البخاري، صحيح البخاري، بجا، .1401

7. البلاذري، أحمد بن يحي بن جابر، أنساب الأشراف، بیروت، موسسه الاعلم للمطبوعات، بتا.
8. الجوهري، ابوبر احمد بن عبدالعزیز، السقيفة وفدك، بیروت، شركة التب للطباعة والنشر، .1413

9. الدينوري، ابن قتيبة، الامامة والسياسة، بجا، .1413
10. الطبران، المعجم البير، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.

11. الطبري شیع، محمد بن جرير، دلائل الامامة، قم، مركز الطباعة والنشر ف مؤسسة البعثة، .1413
12. الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري ( تاريخ الأمم والملوك )، بیروت، دار المعارف، .1387

13. العسقلان، ابن حجر، فتح الباري، بیروت، دار المعرفة للطباعة والنشر، بتا.
14. الوران العامل، الشيخ عل، الماء الجاري ف غسل البخاري، قم، نور عل نور، .1440

15. بن زنجوية، حميد، كتاب الأموال، بیروت، مركز الملك فيصل للبحوث و الدراسات الإسلامية، .1428
16. شریف الرض، محمد بن حسین، نهج البلاغة، قم، مؤسسة دار الهجرة، .1414

17. كلين، محمد بن يعقوب، الاف، ۱۵ ج، قم، دارالحديث‏، 1429.


