
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعیین و تخییری »

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۴۰۴

واجب تعیین و تخییری
جلسه 38 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
جلسه گذشته به جمعبندی و نقد نظریه محقق عراق (قدسسره) در باب واجب تخییری اختصاص پیدا کرد. ابتدا ضمن مرور

ارکان نظریه ایشان مبن بر تفسیر واجب تخییری به «وجوب ناقص» و قول به تعدد عقاب در فرضِ ترکِ جمیع اطراف (در
صورت تعدد غرض)، به تفاوت این مبنا در جانب ثواب اشاره شد؛ بدین معنا که برخلاف عقاب، انجام همه اطراف لزوماً

موجب تعدد ثواب نیست، زیرا با امتثالِ نخستین فرد، وجوب از سایرین ساقط مگردد. در ادامه، دیدگاه ایشان با سه اشال
عمده مواجه شد: ۱‐ اشال ثبوت: با تیه بر مبان امام خمین (قدسسره) و لزوم تفی احام توین از اعتباری، بیان شد
که مفاهیم چون «نقص» و «تشی» مختص عالم وجود است و در عالم اعتبار که دائرمدار وجود و عدم است، راه ندارد؛

لذا تصور «وجوب ناقص» منطقاً ممتنع است. 2- نقد مبنای عقاب: قول به تعدد عقاب، اولا خلاف ارتاز عقلا (مثلا در خصال
کفاره) است و ثانیاً مبتن بر خلط میان «خطاب» و «غرض» است. معیار عقوبت، مخالفت با خطاب است نه تفویت غرض؛
و چون در واجب تخییری خطاب واحد (ولو بدل) است، بیش از ی عقاب متصور نیست. 3- تحلیل سقوط تلیف: برخلاف

تصور محقق عراق، فعل ملف به تنهای علت سقوط وجوب از سایر اطراف نیست (عدم رابطه علیت توین)، بله مسقط
حقیق، ترخیص شارع و نوع جعل بدل است که اتیانِ ی فرد را موضوع برای عدم الزام بقیه قرار داده است.

تنبیه: ثمرات فقه و اصول بحثِ واجب تخییری
پیش از ادامه بحث، شایسته است به ی پرسشِ مقدر پاسخ دهیم. برخ چنین پنداشتهاند که نزاع در حقیقتِ واجب تخییری،

بحث صرفاً علم و انتزاع است که ثمرهی فقه ملموس ندارد و نتایج آن تنها در سرای آخرت (عقاب و ثواب) ظاهر مشود
و آثار کلام دارد. اما با تأمل در زوایای بحث، روشن مشود که این پندار ناتمام است و این مسأله دارای آثارِ مهم اصول و

فقه مباشد که مستقیماً در کیفیت عمل ملّف اثرگذار است.

۱. تعیین معیار در باب اطاعت و عصیان
نخستین ثمره، تنقیح مبنا در بابِ «ملاکِ اطاعت و معصیت» است. همانگونه که در نقد نظریهی محقق عراق گذشت، دو

رویرد کلان در اینجا وجود دارد:

‐ مبنای اول: معیارِ حم عقل به لزوم اطاعت و استحقاق عقاب، موافقت و مخالفت با «غرض» مول است.
‐ مبنای دوم: معیار، موافقت و مخالفت با «خطاب» و «تلیف» مول است.

تشخیص و تعیین هر ی از این دو مبنا، وظیفهی علم اصول است و انتخابِ هر کدام، نتایج متفاوت را در ابواب مختلف فقه (از
جمله تجری، انقیاد، و تزاحم) به دنبال خواهد داشت.

۲. ثمرهی فقه: کیفیتِ امتثال اطراف واجب تخییری

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2295
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دومین و شاید مهمترین ثمره، هنام اتیانِ اطرافِ متعدد ظاهر مشود. این اثر، مستقیماً ناش از اتخاذ مبنا در بحث «وحدت یا
تعدد وجوب» است:

بنابر مبنای وحدت وجوب: اگر قائل شویم که در واجب تخییری تنها «ی وجوب» (متعلق به جامع یا عنوان انتزاع) وجود
دارد، نتیجه آن است که تنها «ی امتثال» ممن است. در این فرض، اگر ملّف ی از اطراف (مثلا عتق رقبه) را انجام دهد،
غرض حاصل و وجوبِ واحد ساقط مگردد. حال اگر او بخواهد اطرافِ دیر (مانند اطعام) را نیز انجام دهد، دیر نمتواند

قصدِ «امتثالِ امرِ واجب» کند؛ زیرا امری باق نمانده است. او تنها متواند آن عمل را به ملاکِ محبوبیتِ ذات و قصدِ «قربتِ
مطلق» انجام دهد، نه به عنوانِ ادایِ تلیف.

بنابر مبنای تعدد وجوب: اما اگر قائل به «تعدد وجوب» و انحلال آن شویم (بدین معنا که بعثها و وجوبهای متعددی به نحو
بدل متوجه اطراف شدهاند)، بابِ «امتثالهای متعدد» گشوده مشود. در این دیدگاه، حت پس از اتیانِ فردِ اول، ملّف متواند

سایر اطراف را نیز به قصدِ «امتثالِ امر» (البته با لحاظ خصوصیات امر تخییری) اتیان کند و برای هر کدام ثوابِ امتثالِ
جداگانه ببرد.

بررس سیر تاریخ بحث نشان مدهد که اکثر اساطین اصول (همچون شیخ انصاری، آخوند خراسان، محقق نائین و محقق
اصفهان قدسسرهم) با وجود اختلاف در تصویر فن، نهایتاً به نوع «وحدت وجوب» در واجب تخییری گرایش یافتهاند. اما
در مقابل، حضرت امام خمین (رضوانالهعلیه) با رویردی متفاوت، قائل به «تعدد وجوب» و انحلالِ حقیق آن هستند. این
مبنا، نه تنها ساختار بحث را دگرگون مکند، بله ثمراتِ فقه فوقالذکر (امانِ تعددِ امتثال) را نیز به همراه دارد که در تبیین
لّف در مقاموظیفهی م» شا برای تعیینراه نظریهی ایشان، ابعاد آن روشن خواهد شد. بنابراین، بحث واجب تخییری، بحث

نیت و عمل» است.

نظریه محقق نائین: مسل «فرد مردد»
پس از بررس آراء و نظرات مهم در باب واجب تخییری، اکنون نوبت به واکاوی دیدگاه محقق نائین (قدسسره) مرسد. کانونِ

نزاع در این نظریه، حل معمای «تعلق اراده به امرِ مبهم و مردد» است. محقق نائین با ارائهی تحلیل از حقیقت اراده، تلاش
مکنند تا امانِ عقل واجب تخییری را بدونِ نیاز به ارجاع آن به «جامع انتزاع» یا «وجوب ناقص» اثبات نمایند. ارکان

نظریهی میرزای نائین را متوان در چهار محور اصل صورتبندی کرد:

تفی میان «ارادهی فاعل» و «ارادهی آمر»
رکن رکین دیدگاه ایشان، تمایز نهادن میان دو سنخ از اراده است:

را انجام دهد. این اراده، مقدمهی «تحری خواهد فعلکه خود م (ارادهی مباشر): ارادهی شخص الف) ارادهی فاعل
عضلات» است و چون حرکتِ خارج جز به سمتِ امری متعین و مشخص امانپذیر نیست، متعلق ارادهی فاعل لزوماً باید
«معین» و جزئ باشد. محال است انسان اراده کند که «ی کاری (مردد)» انجام دهد و عضلاتش بدون تعیین جهت، حرکت

کنند.
ه از سنخعضلات نیست، بل مستقیم ِتحری دهد، از سنخکه دستور م اما ارادهی مولای :(ارادهی تشریع) ب) ارادهی آمری
«(به نحو بدل) از این اشیاء وجود ندارد که آمر اراده کند «ی است. در این ساحت، هیچ مانع عقل «داع بعث» و «جعل»

در خارج محقق شود. ایشان تصریح مکنند:

لا مانع من تعلّق إرادة الآمر بل واحدٍ من الشّیئین أو الأشیاء عل وجه البدلیة.[1]
بنابراین، قیاسِ ارادهی تشریع به ارادهی توین، قیاس معالفارق است.



تحلیل مبتن بر تأمین غرض
محقق نائین برای تعمیق استدلال، به ریشهی حم یعن «غرض» باز مگردند. مولا در مقام آمریت، تابع مصالح و اغراض

است: اگر غرض او تنها با ی فعل خاص تأمین شود، ارادهاش «تعیین» خواهد بود. اما اگر غرض بهگونهای باشد که با اتیانِ
هر ی از اطراف (مثلا خصال کفاره) به طور کامل استیفاء شود، در اینجا عقل حم مکند که تعیین ی طرف از سوی مولا،

مت آن است که اراده به ذاتِ همهی اطراف تعلق گیرد، اما با قیدِ «بدلیت» (عله مقتضای حترجیح بلامرجح» است؛ بل»
وجه البدلیة). در این فرض، تعیین مصداق در مرحلهی امتثال، به عهدهی «انتخابِ ملّف» گذاشته شده است، نه در مرحلهی

ارادهی آمر.

استشهاد به اوامر عرف و ابطال نظریه «جامع»
دهد که مولا دستور دهد: «یکنند. در اوامر روزمره، بسیار رخ ماستناد م ازات عرفایشان برای تأیید مدعای خود، به ارت

نان یا برنج است، نه ی خواستِ مولا، خودِ واقعیتِ خارج متعلق ،عرف از این چند نوع غذا را برایم تهیه کن». در فهم
«عنوانِ انتزاع ذهن» به نام «احدهما». همین نته، مرزِ جدای نظریهی نائین از نظریهی «جامع انتزاع» (مختار آخوند در

وحدت غرض) است. محقق نائین معتقدند حت در صورت وحدت غرض، وجوب به «جامع» تعلق نمگیرد، زیرا عنوانِ جامع
در ارتازِ آمر و مأمور ملحوظ نیست؛ بله متعلق اراده، همان حقایق خارج هستند که به نحوِ بدل موضوع حم قرار گرفتهاند.

نتیجهگیری: سنخیتِ خاصِ اراده
ارادهی مطلق ویژهای از اراده روبرو هستیم. این اراده، در مقابل گیرند که در واجب تخییری، با سنخایشان در نهایت نتیجه م
متعلق به شء معین (واجب تعیین) قرار دارد و ویژگ آن «بدلیت در متعلق» است. ایشان در تقریر نظریهی خود مفرمایند:

و حاصله: انّه لا مانع من تعلّق إرادة الآمر بل واحد من الشّيئين أو الأشياء عل وجه البدلية... و لا يلزم التّعيين ف إرادة الآمر
بان تتعلّق إرادته بأمر معين... و لا ملازمة بين الإرادتين عل هذا الوجه...

و الحاصل: ان بعض الخصوصيات من لوازم الإرادة الفاعلية، حيث انّ الإرادة الفاعلية انّما تون مستتبعة لحركة عضلاته و لا
يمن حركة العضلات نحو المبهم المردد، و هذا بخلاف إرادة الآمر... فانّه لو كان كل من الشّيئين... مما يقوم به غرضه

الوجدان، فلا بدّ ان تتعلّق إرادته بل واحد لا عل وجه التّعيين... بل عل وجه البدلية... فالإرادة ف الواجب التّخييري سنخ من
الإرادة ف قبال الإرادة المشروطة أو الإرادة المطلقة بشء معين.[2]

نظریه آیتاله خوی: مسل «جامع انتزاع احدهما»
پس از بررس دیدگاه محقق نائین، نوبت به واکاوی نظریهی شاگرد برجستهی ایشان، مرحوم آیتاله خوی (رضوانالهعلیه)

مرسد. ایشان در کتاب «محاضرات ف أصول الفقه» با رویردی متفاوت وارد بحث شدهاند. ویژگ بارز روش ایشان در این
بحث، «تعبد به ظواهر ادله» است. ایشان معتقدند هر تفسیر عقل که برای واجب تخییری ارائه مشود، نباید ما را از ظاهرِ

خطاباتِ شرع دور کند. از این رو، نظریهای را برمگزینند که ضمن حل معضلاتِ ثبوت، بیشترین سازگاری را با لسانِ ادله
داشته باشد. ارکان دیدگاه ایشان را متوان در دو محور تبیین کرد:

ماهیت واجب: عنوان «أحدُهما لا بعینه»
ایشان در تبیین حقیقت واجب تخییری مفرمایند: واجب، همان چیزی است که ظاهر ادله نشان مدهد؛ یعن «أحدُ الفعلین» یا

اشیاء نیستند ـ آنچنان که محقق نائین وجوب مستقیماً ذواتِ خارج أحدُ الأفعال» به نحو «لا بعینه». در این دیدگاه، متعلق»
مگفت ـ بله متعلق وجوب، ی «عنوانِ انتزاع» و «جامع عنوان» به نام «أحدهما» است.

مشابه واجب تعیین فرآیند تطبیق: طرح



برای روشن شدن مطلب، ایشان قیاس میان واجب تخییری و تعیین برقرار مکنند:

در واجب تعیین (مثل امر به صلاة): متعلق وجوب، «طبیعتِ مأموربه» (جامع حقیق) است. این طبیعت در خارج دارای افرادِ
کثیر طول و عرض است. شارع تنها طبیعت را طلب کرده و انتخابِ فرد و تطبیق آن طبیعت بر مصداقِ خارج را به عهدهی

«ملّف» نهاده است.

«انتزاع ه «جامعنیست، بل «حقیق در واجب تخییری: فرآیند دقیقاً مشابه است؛ با این تفاوت که متعلق وجوب، «جامع
و تطبیق مصداقِ نهای از اطراف را دارد، تعیین قابلیت انطباق بر هر ی (عنوان أحدهما) است. اما از آنجا که این عنوانِ کل
آن در عالم خارج، تماماً به اراده و انتخابِ «ملّف» واگذار شده است (تطبیقه بید الملف). ایشان در جمعبندی نظریهی خود

مفرمایند:

الّذي ينبغ ان يقال ف هذه المسألة تحفظاً عل ظواهر الأدلة، هو ان الواجب أحد الفعلين أو الأفعال لا بعينه، و تطبيقه عل كل
منهما ف الخارج بيد الملف، كما هو الحال ف موارد الواجبات التعيينية، غاية الأمر ان متعلق الوجوب ف الواجبات التعيينية

[3].الواجبات التخييرية الطبيعة المنتزعة و الجامع العنوان و ف ،الطبيعة المتأصلة و الجامع الحقيق

«ال «عدم واقعیتِ عنوان انتزاعدفاع از نظریه: پاسخ به اش
لیف به امر ذهنال: امتناع تعلق تطرح اش

نخستین ایرادی که ممن است متوجه این نظریه شود، چالشِ «مقدوریت» است. مستشل مگوید: عنوانِ «أحدهما» یا
«أحدها» ی مفهوم صرفاً انتزاع و ذهن است که لا یتجاوز عن الذهن و النفس. این مفاهیم، وجود خارج مستقل ندارند و
قائم به ذهن تصورکنندهاند. از سوی دیر، شرط عقل تلیف، «قدرت» است و تلیف باید به امری تعلق گیرد که ایجادِ آن در

خارج برای ملّف مقدور باشد. مفاهیم ذهن که از دسترسِ تصرفِ خارج ملّف بیروناند، چونه متوانند متعلق بعث و
تحریِ مول قرار گیرند؟ بنابراین، تعلق تلیف به عنوان که واقعیتِ عین ندارد، لغو و محال است.

قیاس اولویت و شواهد وقوع :پاسخ محقق خوی
آیتاله خوی در مقام پاسخ، این اشال را ناش از عدم توجه به ماهیتِ اعتباریِ حم دانسته و با دو دلیل (ی تحلیل و دیری

نقض) به آن پاسخ مدهند:

الف) دلیل تحلیل: قیاس اولویت از صفات حقیق به اعتباری
به عناوین ـ مانند «علم»، «شوق» و «اراده» ـ به راحت نفسان «بینیم که صفاتِ «حقیقفرمایند: ما بالوجدان مایشان م

انتزاع و کل تعلق مگیرند. انسان متواند مفهوم «أحدهما» را تصور کند، به آن علم یابد و حت تحقق آن را اراده نماید. حال
استدلال چنین است: اگر ی صفتِ توین و حقیق بتواند به چنین عنوان تعلق گیرد، به طریق اول ی امرِ «اعتباریِ

محض» (مانند حم شرع) متواند بر روی آن اعتبار شود. وقت مانع توین در کار نیست، چه مانع در عالم اعتبار (که
مؤونهی آن خفیفتر است) متواند وجود داشته باشد؟

فما ظنّ بالحم الشرع الّذي هو أمر اعتباري محض؟[4]

و عرف استناد به شواهد مسلّم فقه :ب) دلیل وقوع
بهترین دلیل بر امانِ ی شء، وقوع آن است. ایشان به موارد مشابه در ابواب معاملات استناد مکنند که در آنها احام
وضع بر عناوین انتزاع بار شده است. در باب بیع، اگر بایع بوید: «بِعتُ أحدَهما» (ی از این دو کالا را فروختم)، این

معامله نزد عقلا و شرع صحیح است. در اینجا شارع «ملیت» را برای عنوانِ کل «ی از دو مال» اعتبار کرده است، بدون



آنه عین خارج آن در لحظهی عقد مشخص باشد. تعیین مصداق، در مرحلهی تسلیم و با انتخاب بایع صورت مگیرد. در
باب وصیت، اگر شخص وصیت کند: «ی از خانههایم برای فرزندم باشد»، این وصیت نافذ است. پس از فوت، آنچه به

ملیتِ ورثه در مآید، همان عنوانِ کل «ی از خانهها» است و تعیین آن در مقام اجراست. وقت در احام وضع (مانند
أحدهما» امری رایج و صحیح است (بالبداهة)، هیچ مانع عقل» اعتبار به عنوانِ مبهم و انتزاع یت در بیع و وصیت)، تعلقمل
وجود ندارد که در احام تلیف (واجب تخییری) نیز شارع مقدس، وجوب را بر روی همین عنوانِ کل اعتبار کند و مرحلهی

تطبیق و تعیین مصداق را به اختیارِ ملّف واگذارد. ایشان در جمعبندی این دفاع مفرمایند:

و عل الجملة فلا شبهة ف صحة تعلق الأمر بالعنوان الانتزاع و هو عنوان أحدهما، و مجرد انه لا واقع موضوع له لا يمنع عن
تعلقه به، ضرورة ان الأمر لا يتعلق بواقع الشء، بل بالطبيع الجامع، و من الواضح جدا انه لا يفرق فيه بين ان يون متأصلا أو

غير متأصل أصلا.[5]

«ال دوم: چالشِ «فقدان ملاک در عنوان انتزاعاش
طرح اشال: ضرورت وجود مصلحت در متعلَّق

دومین ایراد بر نظریهی «وجوبِ عنوانِ انتزاع»، ناظر به مبنای کلام عدلیه مبن بر «تبعیت احام از مصالح و مفاسد»
است. اشال بدین شرح است: احام شرع گزاف نیستند، بله تابع ملاکاتِ واقع (مصلحت و مفسده) در متعلقاتِ خود

مباشند. مصلحتِ ملزمه باید در ذاتِ «متعلق حم» وجود داشته باشد تا بعث و تحریِ مول به آن تعلق گیرد. اما در نظریهی
مصالح ظرفِ تحقق ،ذهن (أحدهما) است. پرواضح است که مفاهیم «ذهن عنوان انتزاع» وجوب، ی مختارِ شما، متعلق

واقع نیستند؛ بله مصلحتِ حقیق (مثل نجات از گرسن یا تزکیه نفس) در «فعل خارج» (مانند اطعام یا صوم) نهفته
است، نه در مفهوم ذهن آنها. بنابراین، التزام به اینه متعلق وجوب، امری ذهن و فاقدِ ملاک است، با حمتِ تشریع ناسازگار

مباشد.

تحلیل سهوجه :پاسخ محقق خوی
آیتاله خوی (رضوانالهعلیه) برای دفع این شبهه، استدلال را بر پایهی سه مقدمه بنا منهند تا ثابت کنند که لزوم ندارد

مصلحت حتماً در خودِ عنوانِ متعلق به نحو مباشری وجود داشته باشد:

مقدمهی اول؛ قصورِ ما از درکِ سنخ ملاک: ایشان مفرمایند: ما راه برای کشفِ دقیق «سنخ غرض» و چون تقررِ ملاک
نداریم: «لا طریق لنا إل معرفة سنخ الغرضِ الدّاع». آنچه عقل حم مکند، تنها اصل وجودِ مصلحت در اوامر و مفسده در

نواه است. اما اینه جایاه دقیق این مصلحت کجاست؟ آیا قائم به خودِ فعل است؟ آیا در نفسِ امر و امتثال است؟ یا در
نتیجهی حاصله از فعل؟ این جزئیات بر ما پوشیده است و لزوم هم ندارد که بدانیم.

مقدمهی دوم؛ لزوم تعبد به ظواهر ادله: از سوی دیر، وظیفهی اصول، پاسداری از ظواهرِ نصوصِ شرع است. ظاهرِ ادلهی
واجب تخییری (مانند کلمهی «أو») نشان مدهد که وجوب به نحوِ تردید یا جامع (عنوانِ «أحدها») تعلق گرفته است. ما

نمتوانیم به خاطرِ ی تحلیل عقل ظن (مثل مصلحت)، دست از ظاهرِ صریح دلیل برداریم.

مقدمهی سوم؛ احرازِ حصولِ غرض با فعل خارج: نتهی کلیدی این است که ما یقین داریم اگر ملّف در مقام عمل، ی از
اطراف را انتخاب و اتیان کند، غرض و مصلحتِ مورد نظرِ مول قطعاً تأمین مشود. همین مقدار برای عقل کاف است که
بداند با انجام این فعل خارج (که مصداقِ آن عنوان است)، هدفِ شارع برآورده شده است. بنابراین، حت اگر مصلحت در
خودِ عنوانِ انتزاع نباشد، اما چون اتیانِ آن (توسط ملّف) سببِ استیفای مصلحت است، تعلق امر به آن لغو نخواهد بود.

نتیجهگیری و جمعبندی: محقق خوی با ترکیب این مقدمات نتیجه مگیرند که ما ناچاریم بپذیریم که متعلق وجوب همان عنوان



انتزاع است؛ زیرا اولا، ظاهر دلیل این را اقتضا مکند. ثانیاً، اشالِ ملاک وارد نیست، چرا که کیفیتِ تقررِ ملاک بر ما
مجهول است و مهم، حصولِ غرض با فعل خارج است. وثالثاً، در تحلیل عرف، معنای امر به جامع این است که خصوصیاتِ
نسبة ساناند (علاطراف در وفای به غرض ی در غرض ندارند و تمام فردیِ اطراف (مثل خصوصیتِ اطعام یا صوم) دخالت

واحدة). ایشان در پایان مفرمایند:

موارد الواجبات التخييرية هو العنوان الانتزاع انه لا بد من الالتزام بان متعلق الوجوب ف ه ضوء هذه النواح فالنتيجة عل
من جهة ظهور الأدلة ف ذلك... و عل هدى ذلك نعلم ان الغرض الداع إل إيجابه قائم به، لفرض انه لا طريق لنا إل إحرازه ما
عداه، كما انا نعلم بحصول هذا الغرض و تحققه ف الخارج بإتيانه ف ضمن أي من هذين الفعلين أو الأفعال شاء الملف إتيانه

فيه...

و من هنا يظهر ان مرادنا من تعلق الأمر بالجامع الانتزاع ليس تعلقه به بما هو موجود ف النّفس... بل مرادنا من تعلق الأمر به بما
هو منطبق عل كل واحد من الفعلين أو الأفعال ف الخارج، و يون تطبيقه عل ما ف الخارج بيد الملف.[6]

مناقشه در پاسخ محقق خوی: عدول از مبنای تبعیت احام از مصالح
به نظر مرسد پاسخ که آیتاله خوی (رضوانالهعلیه) در برابر اشالِ ملاک ارائه دادند، بیش از آنه «حل فن مسئله»

باشد، به «پاک کردنِ صورت مسئله» و عدول از ی قاعدهی کلام شباهت دارد. اشالِ اصل مستشل این بود که بر اساسِ
قاعدهی مسلم عدلیه، «احام تابع مصالح و مفاسد در متعلقات هستند». بنابراین، باید در همان چیزی که واجب شده است
(یعن متعلق)، مصلحت وجود داشته باشد. اما محقق خوی در پاسخ، عملا اصل این مبنا را به چالش کشیده و فرمودند: ما

خارج در کار است که با فعل ه همین که بدانیم مصلحتنداریم که مصلحت باید حتماً و دقیقاً در خودِ متعلق باشد؛ بل دلیل
ملّف استیفاء مشود، برای صحتِ جعل حم کاف است. نتیجهی قهری کلام ایشان، دست شستن از مبنای مشهور در بابِ

تبعیتِ احام است. ایشان مپذیرند که ممن است متعلق وجوب (عنوان انتزاع أحدهما) فنفسه فاقدِ مصلحت باشد، اما امر
امر به امرِ انتزاع تعلق لدر خارج تأمین گردد. این دیدگاه، اگرچه مش مول ه غرضِ نهایبه آن صحیح باشد، مشروط بر آن

را ظاهراً رفع مکند، اما با مبان کلام و اصول بابِ ملاکات ناسازگار است و بابِ مناقشاتِ جدی را مگشاید؛ چرا که
انفاکِ مصلحت از متعلق حم، خلافِ ظاهرِ اولیهی تشریع است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏نائین، محمدحسین، «فوائد الاصول‏»، با محمد عل کاظم خراسان، ج 1، ص 235.

[2]‐ همان.
[3]‐ ‏خوی، ابوالقاسم، «محاضرات ف أصول الفقه»، با محمد اسحاق فیاض، ج 4، ص 40.

[4]‐ همان.

[5]‐ همان.
[6]‐ همان، 41.

منابع
‐ خوی، ابوالقاسم، محاضرات ف أصول الفقه، محمد اسحاق فیاض، ۵ ج، قم، دارالهادی، 1417.

‐ نائین، محمدحسین، فوائد الاصول‏، محمد عل کاظم خراسان، ۴ ج، قم، جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


