
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۱۹ آبان ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 31 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
مرحوم حائری در هفت اشال، تحلیل صاحب جواهر درباره حمت بودن رفع تخاصم در اشتراط اذن امام معصوم، در وجوب
نماز جمعه را نقد مکند. وی تخاصم را امری دائم یا غالب نمشمارد. همچنین مگوید مفسدهی ترک نماز جمعه بزرگتر از

مفسدهی نزاع است و نزاع و تخاصم، ناش از سوء اختیار مردم است، لذا نمتواند ملاک حم شارع قرار گیرد. او تأکید
مکند که حت اگر رفع تخاصم حمت باشد، وجوب نصب امام جمعه از سوی حاکم مطرح است، نه تعطیل نماز جمعه.

همچنین ضرورت وجود امام نیز مبتن بر نصوص قطع است، نه صرفاً رفع تخاصم.[1]

در پاسخ به اشال هفتم این مطلب بیان شد که همانطور که حضرت زهرا (س) فرمودهاند: «و طاعتنا نظاما للملّة، و إمامتنا
أمانا من الفرقة»[2]، وجود امام برای ایجاد نظم و وحدت امت ضروری است؛ و محور تحقق امنیت اجتماع و دین به شمار

مآید، بنابراین نمتوان تاثیر امام را صرفا در برقراری عدالت اله و تبیین دین دانست.

پاسخ به اشالات مرحوم حائری
ولایت امام معصوم در نصب امام جمعه

در پاسخ به اشال مرحوم حائری مبن بر اینه نصب امام برای اقامهی نماز جمعه صرفا برای رفع خصومت است باید بر این
مطلب تاکید کنیم که نصب امام جمعه برای اقامهی نماز جمعه از سوی امام معصوم از شئون ولایت امام معصوم(ع) به شمار

مآید. همانگونه که اعلام جن و صلح از شئون ولایت است، اقامهی نماز جمعه نیز در محدودهی همین ولایت قرار دارد.
ازاینرو، هنام که امام معصوم یا منصوب از جانب او نباشد، این مقام به دیری منتقل نم شود. همانگونه که در باب

تصرف در مال مجهولالمال، اجازهی فقیه جامعالشرایط شرط صحت تصرف است و بدون اذن او کس حق اقدام ندارد، در
نماز جمعه نیز ولایت امام معصوم شرط تحقق آن است. بنابراین، شرطیت حضور امام در واقع به بازگشت ولایت او بر این

عبادت معنا مشود.

بنابراین صرفنظر از آنکه آیا برای زمان غیبت اذن عام از سوی معصوم صادر شده است یا خیر، اصل ولایت امام بر این
عبادت قطع است. بر این اساس، نمتوان حقیقت این شرط را تا حدّ رفع نزاع و جلوگیری از اختلاف تنزل داد؛ به این معنا که

گفته شود پیامبر(ص) و خلفا امام جمعه را تعیین مکردند تا از منازعه جلوگیری شود. به تعبیر صاحب جواهر، اگر هم رفع
نزاع در برخ موارد حاصل مشده، این صرفاً ی از آثار یا حمتهای نصب است، نه علت و فلسفهی اصل آن.

در باب قضا نیز چنین است. قاض همانند طبیب نیست که صرفاً تشخیص دهد و نسخه صادر کند، بله بر حم خود ولایت
دارد. ازاینرو، اگر قاض حم صادر کند، حم او نافذ است، حت اگر ی از طرفین بداند قاض اشتباه کرده است. به

عنوان نمونه، اگر قاض حم کند که خانهای متعلق به زید است، حم او تا زمان نقض از سوی خودش لازمالاجراست، هرچند
در واقع خانه متعلق به عمرو باشد. بنابراین، قضا در حقیقت «ولایت بر حم» است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نتیجه آنکه شرطیت امام عادل در نماز جمعه به دو امر بازمگردد؛ نخست آنکه امامت جمعه از شئون ولایت امام معصوم
است، و دوم آنکه امام بر این عمل عبادی ولایت دارد. چنانکه در جهاد ابتدای، اعلام جن از شئون امام معصوم دانسته شده

و فقها تصریح کردهاند که در عصر غیبت جهاد ابتدای معنا ندارد، در باب نماز جمعه نیز همین منطق جاری است. بدینسان،
اقامهی نماز جمعه از شئون خاص امام معصوم است و تحقق آن در پرتو ولایت او معنا پیدا مکند.

ترک نماز جمعه موجب تفویت مصلحت است نه مفسده
مرحوم حائری در اشال سوم مگوید برتری مفسدهی نزاع بر مفسدهی ترک نماز جمعه ثابت نیست؛ زیرا ترک این فریضهی

بزرگ خود مفسدهای سنینتر دارد، و بدون دلیل نمتوان رفع تخاصم را علت یا حمت اشتراط دانست.[3]

در پاسخ باید گفت اگر امر به شء را مقتض نه از ضد بدانیم، آری، متوان گفت ترک نماز جمعه مشتمل بر مفسده است.
اما بنابر مبنای مشهور که امر به شء را مستلزم نه از ضد نمدانند، تنها انجام نماز جمعه دارای مصلحت است، و ترک آن
صرفاً موجب از دست رفتن مصلحت (تفویت المصلحه) مشود، نه تحقق مفسده. بنابراین، ادعای وجود مفسده در ترک نماز

جمعه وجه ندارد.

جمع بندی دلیل سیره بر شرطیت امام معصوم در صحت نماز جمعه
در مجموع، تمام اشالات مرحوم حائری بر دلیل نخست، یعن اجماع قول، پاسخ داده شده است. ایشان حدود ده اشال

نسبت به استناد به اجماع قول مطرح کردهاند که با تحلیل دقیق، هیچی از آنها باق نمماند و این دلیل همچنان قابل استناد
است.

پس از اجماع، نوبت به بررس دلیل دوم، یعن «سیره» رسید. مرحوم حائری چهار اشال نسبت به استناد به سیره بیان کردهاند
که مهمترین آن اشال «رادعیت» بود. این اشالها بهتفصیل مورد بررس قرار گرفت و پاسخ همه آنها ارائه شد.

دیر از اشالات حائری، مبتن بر این بود که سیرهی مورد استناد، ناظر به رفع تخاصم و جلوگیری از اختلاف میان مردم
است. در پاسخ روشن شد که چنین تفسیر محدودی از سیره صحیح نیست؛ زیرا سیرهی مسلمانان در تعیین امام جمعه از سوی

امام عادل، برخاسته از مبنای «نصب از سوی حاکم شرع» است نه صرفاً مصلحت رفع نزاع.

نتیجه آنکه سیرهای قطع و مستمر از زمان پیامبر اکرم (ص) تا دوران شیخ طوس وجود داشته است. این سیره در طول چند
قرن، بدون هیچ ردع یا مخالفت از سوی ائمه (ع) استمرار یافته است. البته در تطبیق مصادیق اختلافهای پدید آمده است؛

چنانکه در مواردی مانند اعلان جن یا تعیین اول و آخر ماه، با وجود آنکه این امور به «ید الامام» است، در عصر سلطهی
سلاطین جور، ناچار بر شرایط موجود تطبیق شده است. با این حال، در اصل کبری، یعن اینه نصب امام جمعه از شئون امام

یا حاکم است، اتفاق نظر وجود دارد.

بر اساس این سیرهی مستمرهی شرعیه و متشرعه، نصب امام جمعه همواره از سوی حاکم یا خلیفه، و بر مبنای عقیدهی شیعه،
از سوی امام معصوم (ع) صورت گرفته است. بنابراین، در عصر غیبت که امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب او در

دسترس نیست، شرط مزبور تحقق نمیابد و به تبع آن، وجوب تعیین اقامهی نماز جمعه منتف مشود. برخ فقها پا را فراتر
نهاده و عدم مشروعیت آن را در چنین حالت مطرح کردهاند، اما قدر متیقن آن است که وجوب تعیین نماز جمعه در عصر

غیبت ثابت نیست.

طرح دلیل سوم از سوی محقق همدان
مرحوم محقق همدان در مصباح الفقیه، پس از ذکر اجماع، مطلب را به عنوان مؤید آن بیان کرده است. به نظر مرحوم حائری،



این مطلب در واقع مؤید اجماع نیست، بله خود دلیل مستقل بر عدم وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت به شمار مآید.

 تبیین دلیل
به باور محقق همدان، وجود اختلافهای فراوان و جدّی میان فقها درباره وجوب نماز جمعه در عصر غیبت، خود نشانهای

روشن از عدم وجوب تعیین آن است؛ زیرا بنابر قاعدهی عقلای و جریان عادت، اگر نماز جمعه واجب تعیین در عصر غیبت
بود، باید همانند سایر فرائض یومیه، از ضروریات دین به شمار مآمد و هیچ اختلاف در آن وجود نداشت.

مؤید تاریخ بر عدم وجوب تعیین حت در عصر حضور
وی در ادامه، شواهدی تاریخ برای تأیید مدعای خویش ارائه مکند و مگوید: در زمان پیامبر اکرم (ص) نیز وجوب نماز
جمعه بر همهی مسلمانان، وجوب تعیین و عموم نبوده است. اکثر مسلمانان ساکن روستاها و نواح دور از مدینه امان
حضور در نماز جمعه را نداشتند. اگر وجوب تعیین شامل آنان نیز مشد، لازم بود پیامبر برای آنان فرستادگان بمارد تا

دستور حضور در نماز جمعه را ابلاغ کنند، همانگونه که در باب زکات چنین کرد. اما روشن است که چنین ابلاغ صورت
نرفت.

مرحوم همدان در تأیید این نته مگوید: اگر نماز جمعه واجب تعیین عام بود، این حم به قدری آشار مشد که حت زنان و
کودکان نیز از آن آگاه میافتند؛ زیرا امور واجب تعیین و عموم، مانند روزه یا زکات، در جامعه اسلام به سطح

ضروریات دین مرسند و جهل نسبت به آنها ممن نیست. پس معلوم مشود وجوب تعیین نماز جمعه نه در زمان حضور
پیامبر (ص) و نه در زمان غیبت، تحقق نداشته است.[4]

نتیجه استدلال محقق همدان
بنابراین دلیل مورد اشارهی مرحوم همدان دو نته را در بر دارد، نخست آنکه اختلاف گستردهی فقها در این مسئله، خود
نشانهی عدم وجوب تعیین در عصر غیبت است؛ و دوم آنکه حت در عصر حضور نیز وجوب تعیین عموم برای همهی

مسلمانان ثابت نبوده است. بنابراین، اگر در زمان پیامبر (ص) چنین وجوب برای همه وجود نداشته، در زمان غیبت به طریق
اول نمتوان به وجوب تعیین حم کرد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] ‏صلاة الجمعة (حائری)، صص 93–94.

[2] ‏الاحتجاج، ج 1، ص 258.
[3] ‏صلاة الجمعة (حائری)، 94.

[4] « وما نحن فيه من هذا القبيل بل يف ف الجزم بعدم الوجوب ف مثل المقام وجود خلاف يعتد به فيه لقضاء العادة بأنه لو
كانت الجمعة بعينها واجبة عل كل مسلم لصارت من الصدر الأول من زمان النب صل اله عليه وأهله كغيرها من الفرائض

نهم حضور الجمعة التن يمأغلب أوقاتهم لم ي اليومية من ضروريات الدين فان غالب المسلمين من أهل البوادي والقرى ف
يقيمها السلطان أو منصوبه فلو كان تليفهم الجمعة عينا لبين لهم النب صل اله عليه وآله من صدر الاسلام كغيرها من

الفرائض ولأقاموها ف كل جمعة ف محالهم فلم ين يختف ذلك عل نسائهم وصبيانهم فضلا عن أن يشتهر القول بعدم وجوبها أو
عدم شرعيتها بين الخاصة والعامة » (‏مصباح الفقيه (ط.ق)، ج 2، ص 437.)

منابع
آقا رضا الهمدان، مصباح الفقيه (ط.ق)، تهران، انتشارات متبة النجاح، بتا.



.1418 ،الحوزة العلمیة بقم. مؤسسة النشر الإسلام صلاة الجمعة (حائری)، قم ‐ ایران، جماعة المدرسين ف ،حائری، مرتض
.1403 ،موسوی خرسان، محمدباقر، الاحتجاج، نشر المرتض ‐احمد بن عل ،طبرس


