
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » نماز جمعه »

در تاریخ ۰۴ آبان ۱۴۰۴

نماز جمعه
جلسه 26 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه جلسه گذشته
در پایان بررس دلیل اول بر وجوب تخییری نماز جمعه در عصر غیبت به این نتیجه رسیدیم که دلیل اول برای اثبات عدم وجوب

تعیین نماز جمعه در زمان غیبت، اجماع فقها است. در این زمینه اشالات مختلف مطرح شد که به بررس آنها پرداختیم و
پاسخهای مناسب ارائه کردیم. بنابراین، دلیل اول برای وجوب تخییری نماز جمعه همان اجماع است که شامل اجماع بر

شرطیت امام معصوم (ع) یا منصوب از جانب ایشان در صحت نماز جمعه و همچنین اجماع بر عدم وجوب تعیین نماز جمعه
در عصر غیبت مشود.

در رابطه با اشال مدرک بودن اجماع، گفتیم که ما در حجیت اجماع مدرک اشال نمبینیم. برخلاف دیدگاه که در قرون
اخیر و پس از عصر شیخ طوس مطرح شده و اجماع مدرک را فاقد اعتبار مداند، به نظر ما حت اگر مدرک اجماع معلوم

باشد، همچنان اجماع از حجیت برخوردار است. هرچند این نظر محل اختلاف است و برخ فقیهان بر آن نیستند.

اشال صغروی در مدرک بودن اجماع در ما نحن فیه
در جلسه گذشته اشاره کردیم که صرفاً موافقت اجماع با برخ از روایات به معنای مدرک بودن آن نیست.

برای فهم بهتر مساله این مطلب را به مساله جبران ضعف سند بوسیله شهرت فتوای تشبیه م کنیم.

تشبیه مساله به مساله جبران ضعف سند بوسیله شهرت
در مسئلهای که در حال حاضر مطرح است، فرض مکنیم که روایات در دست داریم که معقد اجماع با آنها سازگاری دارد،
اما این امر به معنای استناد به آن روایات نیست. این موضوع شبیه به آن است که در بحث جبران ضعف سند، اگر مشهور به

ی روایت ضعیفالسند استناد کنند، در این حالت ضعف سند از بین مرود. اما اگر مشهور بر اساس دلیل دیری فتوا بدهند
و فتوای مشهور موافق با نتیجهای باشد که در آن روایت وجود دارد، این امر باعث جبران ضعف سند نمشود. در اینجا،

بزرگان در مسئله جبران ضعف سند تصریح کردهاند که موافقت به تنهای کاف نیست، بله باید استناد به روایت وجود داشته
باشد تا ضعف سند جبران شود.

ممن است که موافقت با ی روایت وجود داشته باشد، اما مشهور بر اساس دلیل دیری فتوا دهند که نتیجه آن با نتیجهای که
در همان روایت موجود است ی باشد، در حال که به آن روایت استناد نرده باشند. این نته توسط آقایان تصریح شده است

و ما نیز همان مطلب را در اینجا مطرح مکنیم. در مسئله جبران ضعف سند، باید به استناد توجه کرد، نه فقط به موافقت.

عدم وجود ملازمه بین مدرک بودن و وجود روایات موافق
بر اساس همین اصل، در اجماع مدرک نیز باید استناد وجود داشته باشد. اگر بخواهیم بوییم که اجماع مدرک است، باید یا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2289
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


علم به استناد به آن مدرک داشته باشیم، یا دستکم احتمال استناد به آن مدرک را بدهیم. به عبارت دیر، موافقت به تنهای نه
تنها دلیل بر علم به استناد نمشود، بله حت به احتمال استناد هم نمانجامد.

بنابراین همانطور که در جبران ضعف سند، باید علم به استناد وجود داشته باشد. و اگر فرض کنیم که فتوای مشهور بر اساس
دلیل دیر بوده است که به دست ما نرسیده، صرفا موافقت با روایت به خودی خود دلیل بر احتمال استناد نخواهد بود، در ما

نحن فیه هم باید علم به استناد اجماع به مدرک داشته باشیم و یا احتمال استناد را بدهیم و الا مجرد موافقت ملازمه با علم استناد
و یا احتمال استناد ندارد.

نته مهم در این مساله آن است که ما یقین داریم روایات دیری وجود داشته است که مجمعین به آن استناد کرده اند و آن
روایات از دسترس ما خارج است، لذا طبق این فرض دیر احتمال هم نم دهیم که مستند اجماع روایات موجود باشد.

تأمل در کبری اجماع مدرک و معیار کشف از قول معصوم
نتیجه مباحث گذشته آن است که باید در کبرای مسئله اجماع مدرک تأمل دوباره صورت گیرد. پرسش این است که با وجود

آنکه اجماع از دیرباز تا امروز در فقه ما، هم در دوره قدما و هم در میان متأخران، جایاه ریشهدار و استوار داشته است،
چرا باید به صرف احتمال «مدرک بودن»، آن را از دایره ادله معتبر خارج کنیم؟

ما در دوره اول اصول در چند جلسه، حجیت اجماع مدرک را اثبات کردیم. خلاصه و لب آن مباحث این بود که هرچند اجماع
مدرک باشد، اما معیار حجیت در آن ـ که همان کشف از قول معصوم (ع) است ـ همچنان برقرار است. توضیح آنکه اگر

روایت در دست باشد و صد فقیه بر طبق آن فتوا داده باشند، آیا متوان گفت چون این اجماع مدرک است، پس باید فتاوای
این صد نفر را کنار بذاریم و تنها خود روایت را بررس کنیم تا ببینیم دلالت بر مدعا دارد یا نه؟

بسیاری از بزرگان تصریح کردهاند که در اجماع مدرک، کشف از قول معصوم (ع) تحقق ندارد. اما جای پرسش است که چرا
چنین نباشد؟ وقت صد فقیه از ی روایت، برداشت واحد دارند، هرچند ممن است من در تفسیر روایت دیدگاه دیر داشته

باشم، ول صرفنظر از خود روایت، وجود این صد فتوا بهصورت مستقل ی واقعیت عین است.

ری فتوای اتفاقمدرک (روایت) و دی ه دو عنصر وجود دارد؛ یما تنها مدرک را نداریم، بل ،در حقیقت، در اجماع مدرک
فقیهان در آن مساله است. این اتفاق خود ی قرینهی مستقل است. هرچند هر فتوا بهتنهای ظن است، اما وقت دهها فتوا بر
محور ی معنا جمع مشود، برای ما یقین به مطابقت با قول معصوم (ع) حاصل مگردد. بنابراین، چنین اجماع هر چند

مدرک باشد، واجد کاشفیت است و متواند ما را به قول معصوم (ع) رهنمون سازد.

البته ذکر این نته ضروری است که در مقام استدلال، آنچه حجیت دارد فتواست، نه فهم فقیهان از روایت. ما نمگوییم چون
آنان از روایت برداشت خاص داشتهاند، ما نیز باید همان برداشت را بپذیریم؛ زیرا فهم دیران بهخودیخود برای ما دلالت
الزامآور ندارد، اما اجماع فقها در کنار روایت دلیل مستقل به شمار مآید زیرا فتوای فقها برگرفته از مجموع ادله است،

بنابراین ممن است میان روایت و اجماع تعارض پدید آید و باید بررس شود کدامی مقدم است.

دلیل دوم در شرطیت امام معصوم در صحت نماز جمعه
دلیل دوم در شرطیت امام معصوم یا منصوب از جانب ایشان در صحت نماز جمعه سیره مسلمین بر این امر است، البته این
سیره اگر ثابت شود به تبع عدم وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت ثابت م شود زیرا در عصر غیبت شرط وجود امام

معصوم (ع) محقق نیست و در نتیجه با توجه به ادله اذن عام به فقیه در برگزاری نماز جمعه، صرفا مشروعیت و وجوب
تخییری آن در عصر غیبت ثابت مشود.



صاحب جواهر پس از آنه به تفصیل درباره اجماع سخن مگوید، تصریح مکند: «فلا ریب ف الاجماع المزبور»؛ یعن در
این اجماع که بر عدم وجوب تعیین نماز جمعه در عصر غیبت دلالت دارد، هیچ تردیدی نیست، بله متوان آن را با تتبع ناقلان
اجماع به دست آورد، بآنه نیاز باشد فتاوای فقیهان مستقیماً بررس شود. وی سپس مافزاید: همانگونه که متوان اجماع بر

عدم وجوب تعیین را تحصیل کرد، متوان قطع به اشتراط اقامه نماز جمعه به وجود امام معصوم یا منصوب از جانب او را
نیز از چند امر دیر به دست آورد، که ی از مهمترین آنها سیره مسلمین است.[1]

استدلال صاحب جواهر بر شرطیت امام معصوم در اقامه نماز جمعه بر اساس سیره مسلمین

بهبیان صاحب جواهر، سیرهای که بزرگان مذهب همچون شیخ طوس به آن اشاره کردهاند، سیرهای عمل میان همه مسلمانان
است مبن بر اینه تعیین امام جمعه بر عهده حاکم اسلام بوده است. صاحب جواهر مافزاید حت کسان که قائل به وجوب

تعیین نماز جمعه در زمان غیبت هستند، در اصل وجود این سیره تردیدی ندارند و آن را انار نردهاند، هرچند در مقام استدلال
به مخالفت با ادله اشتراط پرداختهاند.[2]

شواهد بر وجود سیره
صاحب جواهر برای اثبات این سیره چند شاهد اقامه مکند.

1. عدم احتساب بدعت این شرط: نخست آنکه هیچی از علمای امامیه در طول تاریخ، تعیین امام جمعه از سوی حاکم را
بدعت اهل سنت ندانستهاند. در حالکه آنان بدعتهای فراوان اهل سنت را احصا کردهاند، حت بدعت عثمان در افزودن اذان

دوم روز جمعه را بیان کردند، ول هرگز نفتهاند تعیین امام جمعه توسط سلطان از بدعتهای آنان است.[3]
2. عدم بیان جواز اقامه نماز جمعه بدون نصب از سوی حاکم در متون دین: دوم آنکه اگر در صدر اسلام اقامه نماز جمعه

بدون نصب از سوی حاکم اتفاق م افتاد، چنین امری باید در جامعه شیعه و سن بهصورت شایع و معروف، حت نزد کودکان
منتشر مشد، چه رسد به علما. از اینرو صاحب جواهر مفرماید که این سیره بهصورت متصل و پیوسته از مسلمانان

نخستین تا زمان پیامبر (ص) امتداد یافته و به آن حضرت منته مشود؛ و بدین جهت، دلالت روشن بر اشتراط نصب امام
معصوم یا نایب او دارد.[4]

3. عدم وجود روایت بر نف شرطیت: وی در ادامه تصریح مکند که در هیچ موردی از ائمه (ع) سخن صادر نشده که دلالت بر
نف این شرطیت داشته باشد. حت در مواردی چون امام جماعت یا مؤذن که اهل سنت نیز نصب آنان را از شئون حاکم

مدانستند، ائمه (ع) با بیان صریح، نف این شرط را کردند و فرمودند در هر مسجدی هر مؤمن عادل متواند امام جماعت
بر نف مبن است که درباره نماز جمعه هیچ روایت یا بیان ه نیاز به نصب از سوی حاکم داشته باشد. این در حالآنباشد، ب
گیرد، استمرار این سیره در طول قرون بدون هیچگونه ردعشرطیت نصب وارد نشده است.از اینرو، صاحب جواهر نتیجه م
از سوی ائمه (ع)، بهمنزلهی نص بر شرطیت نصب امام معصوم یا نایب او در اقامه نماز جمعه است. زیرا اگر این سیره باطل

و مردوع بود، سوت ائمه (ع) در برابر آن، به معنای اقراء بر جهل امت و قصور در تبلیغ بود، در حال که چنین چیزی محال
است.[5]

عدم قابلیت مقابله اطلاق روایات با سیره مستحم

در پاسخ به این اشال که اطلاقات روایات مانند «صلاة الجمعة فریضة» متواند شرطیت نصب را نف کند، صاحب جواهر
مفرماید: اعتماد بر چنین اطلاق در برابر سیرهای مستمر و ریشهدار، قابل قبول نیست.

وجه عدم اعتماد بر این اطلاق این است که در برابر سیره مستحم بر شرطیت وجود امام معصوم بر صحت صلاة جمعه،
نمتوان تنها به اطلاق یا عموم ی روایت تمس کرد؛ زیرا اگر سیرهای از نوع سیرههای عقلائیه یا شرعیه باشد و بخواهیم آن
را ردع کنیم، لازم است ائمه (ع) با تصریح و وضوح عموم به نف آن بپردازند، بهگونهای که حت عموم مردم متوجه شوند،



نه آنه صرفاً به اطلاق ی جمله در مقام بیان اکتفا شود.

به همین دلیل، صاحب جواهر نتیجه مگیرد که سیره مسلمین بر اشتراط نصب امام در اقامه نماز جمعه، سیرهای مستقر،
مستمر و کاشف از حم واقع شرع است، و اطلاقات روایات در برابر چنین سیرهای، فاقد صلاحیت برای نف آن مباشند.[6]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1] « و كيف كان فلا ريب ف الإجماع المزبور، بل يمن تحصيله من تتبع نقلته فضلا عن الفتاوى المجردة عنه، كما أنه يمن

تحصيل نتيجته: أي القطع باشتراط ذلك ف الغيبة مع قطع النظر عنه من عدة أمور» (‏جواهر اللام (ط. القدیمة)، ج 11، ص
(.156

[2] « منها السيرة الت أشار إليها أساطين المذهب و وافقتها فتاواهم و إجماعاتهم، و اعترف بها المخالف ف المقام، و لم يسعه
إنارها مع شدة حرصه عل إنار أدلة الشرطية» (‏همان، ج 11، 156.)

أيدي المخالفين الآن الذي لم يعده أحد أنه من بدعهم و مخترعاتهم مع أنهم حصروا مبتدعاتهم ف [3] « و يشهد لها أيضا ما ف
الفروع و الأصول و لم يتركوا لهم شيئا إلا ذكروه حت الأذان الثان لعثمان ف الجمعة» (‏همان، ج 11، 156.)

[4] « و أنه لو كانت تصل ف ذلك الوقت مع غير النائب ف رأس كل فرسخ لشاع و ذاع و صار معلوما عند الأطفال فضلا عن
العلماء الماهرين أمناء اله ف أرضه، فلا ريب حينئذ ف أنها مأخوذة لهم يدا عن يد إل النب (صل اله عليه و آله)» (‏همان، ج

(.156 ،11
[5] « كما أنه لا ريب ف دلالتها عل الشرطية مع عدم صدور ما يدل منهم (عليهم السلام) عل نفيها، كما صدر منهم نفيها بالنسبة
إل تعيين أئمة الجماعة و المؤذنين بحيث علم عدم اعتبار التعيين، و صار كالضروري بل ضروري، فاستدامة الفعل مع الخلو عن

ذلك كالنص ف الشرطية، و إلا كان إغراء بالجهل و قصورا ف التبليغ بل مخالفة لما يوح إليهم» (‏همان، ج 11، 157-156.)
[6] « و الاعتماد عل إطلاق وجوبها مع صدور ذلك منهم الذي هو كأقوالهم ف الحجية كما ترى» (‏همان، ج 11، 157.)

منابع
صاحب جواهر، محمدحسن بن باقر، جواهر اللام (ط. القدیمة)، بیروت، دار إحياء التراث العرب، بتا.


