
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده لاتعاد »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۸۱

نظر مشهور نسب به لاتعاد
جلسه 10 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 

آخرين دليل مشهور
آخرين دليل که مشهور اقامه کردند و نتيجه گرفتند که بالاخره حديث لاتعاد شامل جاهل نمشود اين دليل است گفتند که ما

ابتدائاً اطلاق لاتعاد را مپذيريم يعن مگوييم حديث لاتعاد از نظر جهل شامل جاهل مشود همانطور که شامل ناس مشود.
«لاتعاد صلاة الا من خمسه»، اطلاق دارد که در غير اين امور خمسه اگر خلل به صلاة وارد شد چه اين خلل ناش از نسيان

باشد يا ناش از جهل باشد، اينجا نماز نباید اعاده شود.

 اما مشهور ادعا کردند در بين روايات، که دو روايت معتبره داريم که اين دو روايت اطلاق لاتعاد را تقييد زده است.

 آن دو روايت ي روايت صحيحه زراره است که در وسائل شيعه جلد 6، صفحه 87، ابواب قرائت، باب 27 حديث اول، اين
روايت صحيحه زراره، سندش، سند صدوق به زراره است. قبلا هم عرض کرديم که سند صدوق به زراره مورد اتفاق همه است

و همه قبول دارند.

روایت اول
،ودجالس وعَ وكالر ضفَر َالتَع كَ وارتَب هنَّ الکند «ازراره عن احدهما، از امام باقر يا امام صادق (عليه السلام) اينطور نقل م 
خداوند رکوع و سجود را در نماز واجب کرده، و الْقراءةَ سنَّةً ، قرائت عنوان سنت را دارد بعد فرموده است که فَمن تَركَ الْقراءةَ

متَعمداً اعاد الصَة. کس که قرائت را عمداً ترک بند بايد نماز را اعاده کند و من نَس فََ شَ‏ء علَيه‏، کس که فراموش کند،
وجوب بر ذمه او نيست. مشهور ادعا مکنند که اين روايت صحيحه زراره مقيِد آن اطلاق لاتعاد است.

 به چه بيان؟ مگويند در اين صحيحه زراره دو قسمت آمده 1ـ من تَركَ الْقراءةَ متَعمداً اعاد الصَة، کس که قرائت را عمداً
ترک بند بايد نماز را اعاده بند در مقابل قسمت دوم 2ـ و من نَس فََ شَ‏ء علَيه، کس که ناس است و قرائت را فراموش

کرده اين چيزي بر ذمه او نيست.

مشهور دو راه و دو بيان دارند که با اين دو بيان مخواهند بويند جاهل در قسمت اول روايت است. يعن در من ترک القراءة
طرف را ناس طرف را متعمد قرار داده و ي گويند در روايت آمده يبيان قرينه مقابله است. مشهور م متعمداً هست. ي

قرار داده. قرينه مقابله اقتضا مکند که ناس، يعن غير متعمد، و متعمد يعن غير ناس. پس قرينه مقابله مگويد من ترک
القراءة متعمدا، اين متعمداً را معنا مکنيم يعن از جهت عدم نسيان. آنوقت عدم نسيان مصاديق دارد که ي مصداقش جهل

است پس اين بيان اول مشهور بر اين که جاهل در قسمت اول روايت است. جاهل هم از مصاديق من ترک القراءة متعمدا
هست. به چه بيان؟ به قرينه مقابله.

بيان دوم که مشهور دارند روي خود کلمه عمد است. مشهور مگويند حالا با قطع نظر از قرينه مقابله حالا اگر فرض کنيد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/52
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


قسمت دوم روايت که مگويد من نس فلا شء عليه، فرض کنيد اين قسمت دوم هم نبود. خود کلمه من ترک القراءة متعمداً،
خود کلمه تعمد شامل جاهل هم م شود. چرا؟ چون عمد به معناي قصد است. شما چه زمان مگويند که اين عمل را عمداً

انجام دادي؟ زمان که نسبت به اين عمل قاصد باش. العمد هو القصد.

آنوقت اين قصد اعم است. ي وقت است که قصد عن علم است. شما نماز را قصد مکنيد. علم داريد به اين که سوره جزء
نماز نيست. ي وقت قصد، از جهل است. علم هم نداريد که سوره جزء نماز هست يا نه. نماز بدون سوره را قصد مکنيد. پس

ما اگر روي کلمه عمد دقت کنيم، عامد يعن قاصد، قاصد اعم است از قاصد عالم يا قاصد جاهل.

در نتيجه  اين دو بيان که مشهور دارند، نتيجهاش اين مشود که جمله من ترک القراءة متعمداً، اعاد الصلاة، اين متعمداً شامل
جاهل هم مشود. پس روايت صحيحه زراره مگويد اگر کس قراءة را ولو از روي جهل به حم و جهل به وجوب آمد ترک

کرد، اينجا بايد نمازش را اعاده کند و اين روايت صحيحه زراره مقيد اطلاق لاتعاد مشود. مشهور در اين دليل آخر مگويند ما
قبول مکنيم اطلاق دارد چه نسيان چه جهل، در هر صورت مگويد نماز اگر قرائتش ترک شد اعاده ندارد. اين صحيحه زراره

مگويد اين قرائت از روي جهل هم ترک شود اعاده دارد. پس اين صحيحه زراره را ما مقيِد آن اطلاق قرار مدهيم .

روایت دوم
روايت دوم که اين دوم را بعضها تعبير کردند به «موثقه منصور بن حازم» و بعضها هم تعبير کردند به «صحيحهي منصور
بن حازم». روايت در وسائل شيعه همين چاپ اخير در جلد ششم در صفحه 90، باب 29، حديث 2، حديث منصور بن حازم

است.

يحي ندِ بمحم نع ،ندارد اصلا هست که بحث خب محمد بن يعقوب مرحوم کلين ،قُوبعي ندُ بمحسند حديث اين است « م 
عن احمدَ بن محمدٍ عن ابن فَضالٍ عن يونُس بن يعقُوب عن منْصورِ بن حازِم، اينجا چند نفر هستند که اين چند نفر از افرادي

هستند که در سلسله سند بسياري از روايات قرار گرفته اند.

 ي محمد بن يحي است که خود محمد بن يحي در سند 5985 حديث قرار گرفته و اين محمد بن يحي هم مشترک بين
جماعت هست يعن ما محمد بن يحي در بين روايات در سند روايات و در بين روات ما متعدد داريم. اين اولا راجع به محمد بن

يحي. گفته اند که آن محمد بن يحي که کلين از او نقل مکند، محمد بن يحي عطار قم هست که اين محمد بن يحي عطار
قم مورد اعتماد همه رجاليين است.

نفر بعد احمد بن محمد است. احمد بن محمد در سلسله سند 7164 حديث قرار گرفته و ما در روات احمد بن محمد زياد داريم
و مشترک بين عدهي بسيار زيادي است. احمد بن محمد بن خالد، احمد بن محمد بن خالد اب نصر بزنط، احمد بن محمد بن
عيس. آنوقت شما مدانيد که در سند ي روايت براي اينه متوجه شوند اين احمد بن محمد کدامي از آن احمد بن محمدها

هست بايد دو طرف را ملاحظه کنند. ي ببيند راوي از او کیست و ي ببيند اين از چه کس نقل کرده است.

مثلا ببيند محمد بن يحي عطار، اين از کدام احمد بن محمدها نقل مکند؟ احمد بن محمد بعدش دارد از ابن فضال حسن بن
عل بن فضال است. خب وقت انسان مراجعه م کند آن احمد بن محمدهاي که از حسن بن عل بن فضال نقل مکنند محدود

است.

گفته شده است که محمد بن يحي يا از احمد بن محمد بن عيس اشعري قم نقل مکند يا احمد بن محمد بن خالد برق هر
ندارد. در نتيجه اين احمد بن محمدي که در اين روايت است يا احمد بن محمد بن عيس دوي اينها موثق هستند. بنابراين بحث



است يا احمد بن محمد بن خالد برق است و هر دوي اينها مورد وثوق و مورد اعتماد است.

بعد راوي بعدي حسن بن عل بن فضال است که آن هم فتح مذهب است و از فتحيه بوده و تا آخر عمرش هم در مذهب فتحيه
باق مانده اما مورد وثوق است و فقها و روات و رجاليين او را توثيقش کردند. يونس بن يعقوب هم مورد وثوق است. منصور

بن حازم هم همينطور اين هم توثيق شده. بنابراين روايت را حالا بعضها گفتند صحيحه، در کلمات مرحوم آقاي خوئ مگويد
صحيحه منصور بن حازم، اکثر از اين روايت تعبير کردند به موثقه منصور بن حازم، اين ي جهتش بخاطر حسن بن عل بن

فضال است که حسن بن عل بن فضال امام اثن اشعري نبوده، فتح مذهب بوده ي جهتش هم بخاطر آن ترديد در احمد بن
محمد است، لذا مشهور تعبير کردند به اين که اين روايت روايت موثقه است.

منصور بن حازم مگويد: قُلْت بِ عبدِ اله (ع)، به امام صادق (عليه السلام) عرض کرده: انّ صلَّيت الْمتُوبةَ، من نماز
واجب را مخوانم، فَنَسيت انْ اقْرا ف صَت كلّها، من فراموش مکنم که تمام قرائت را در نمازم بياورم. يعن قرائت را  را در

نماز نياوردم، آيا اين نماز من درست است يا نه؟ فَقَال (ع) ا لَيس قَدْ اتْممت الركوعَ و السجود؟ آيا رکوع و سجودت را آوردي
صحيحاً؟ قُلْت بلَ، بله رکوع و سجود را آوردم، قَال قَدْ تَمت صَتُكَ اذَا كانَ نسياناً، نماز تو تمام است اگر ناس باش. يعن اگر

قرائت را فراموش کردي اين نمازت صحيح است. حالا در بعض از نسخهها دارد اذا کان ناسيا، در بعضها هم دارد اذا کنت
ناسيا، فرق نمکند.

مشهور به مفهوم اين روايت استدلال کردند و گفتند اين روايت مفهوم شرط دارد. مگويد: اذا کنت ناسياً مفهومش اين است که
اگر ناس نباش، نمازت صحيح نيست. خب اگر ناس نباش چند مصداق دارد. ي مصداق اين است که عمداً قرائت را

نياورده باش. مصداق دوم اين است که جهلا قرائت را نياورده باش. اگر عمداً يا جهلا قرائت را نياورده باش اين نمازت باطل
است.

 مشهور با مفهوم اين روايت منصور بن حازم، مگويند ما اطلاق در لاتعاد را تقييد مکنيم. اين خلاصه بيان مشهور که در دليل
آخر که مشود دليل ششم. اينها مگويند ما قبول داريم لاتعاد مطلق است همانطوري که شامل ناس است شامل جاهل هم

هست اما اين دو روايت مقيِد لاتعاد است.

رد دلیل ششم مشهور
کثيري از بزرگان مثل امام (رضوان اله تعال عليه) مثل مرحوم محقق خوئ (قدس سره) و بعض دير از بزرگان از فقها اينها

اين ادعاي مشهور را رد کرده اند و گفته اند که اين دو روايت نمتواند مقّيد براي لاتعاد باشد.

 اما روايت صحيحه زراره؛ در صحيحه زراره عرض کرديم که اينها دو تا بيان دارند. ي بيان قرينه مقابله. گفتم قرينه مقابله
مگويد عامد يعن غير ناس. «من ترک القراءة متعمداً اعاد الصلاة»، متعمد يعن غير ناس. غير ناس جاهل را هم شامل

مشود به قرينه مقابله.

اين اشالش خيل روشن است. مگوييم قرينه مقابله را چرا از آن طرف قرار نمدهيد؟ شما مگوييد متعمد يعن غير ناس و
مگوييد غير ناس شامل جاهل هم مشود. از آن طرف قرينه مقابله را درست کنيد. بياييد در قسمت دوم که مگوييد «من

شود و در نتيجه اين مقابلههاي اينچنينغير عامد، آنوقت غير عامد شامل جاهل هم م يعن وييد ناسء عليه»، بفلا ش نس
اصلا در روايات نمتواند قرينيت داشته باشد. خصوصاً در بعض از روايات که در باب صلاة وارد شده است.

در مسئله جهر و اخفا، ي روايت است که از وسائل يادداشت کردم. در باب 26، حديث اول، زراره از امام باقر (عليه السلام)



 ايمف َخْفا خواند در موردي که نبايد بلند بخواند، ونمازش را بلند م ،يهف ارهجا غنْبي  ايمف رهج لجر کند: فسؤال م
دا، اگر متعمدا انجام داده،ً فَقَدْ نَقَضمتَعم لكَ فَعذَل يا خواند، فَقَالکه بايد آهسته نخواند آهسته م يه، آنجائف خْفَاءا غنْبي
صَتَه، نمازش را از بين برده و باطل کرده، و علَيه اعادةُ، خب ي طرف را متعمد قرار داده است. طرف دير را ملاحظه

 وياً، يا سهواً بوده، ااهس وياً، اگر اين کاري که کرده از روي نسيان بوده، نماز صبح را آهسته خوانده، اكَ نَاسذَل لنْ فَعکنيد؛ فَا
يدْرِي، لا يدري که جهل است، يا نمدانست که اصلا نماز صبح را بايد بلند خواند، فََ شَ‏ء علَيه و قَدْ تَمت صَتُه.

پس اين روايت آمده درست کنار متعمداً در مقابلش  ناس، ساه و جاهل قرار داده است‏. خود همين کشف از اين مکند که
اين مقابلههاي اين چنين در اين روايات براي ما نمتواند قرينيت داشته باشد.

بوييم متعمداً را معنا کنيم يعن غير ناس، غير ناس را هم معنا کنيم يعن غير متعمد. اصلا مگوييم امام صورت جهل را بيان
نرده اند. اين هم ي احتمال است. امام دو فرض را بيان کرده اند، ي فرض عمد و ي فرض نسيان. پس در اين جواب از

اين بيان اول مشهور که از راه قرينه مقابله استفاده مکنند ما عرض کرديم که اولا چرا مقابله از اين طرف نباشد؟ از اين طرف
مقابله باشد. شما متعمد را معنا مکنيد به غير ناس، خب بياييد ناس را معنا کنيد به غير متعمد، تا صورت جهل بيايد در اين
قسمت قرار بيرد. اين اولا، و ثانياً اصلا حق اين است که مقابله هيچ کدامي از اين دوطرف درست نيست. نه اين طرف و نه

آن طرف. نه اين قرينيت براي اين دارد و نه او قرينيت براي او دارد.

امام (عليه السلام) فقط حم دو صورت را بيان کرده  است. ي حم عامد و ي حم ناس، اصلا حم جاهل را بيان
نفرموده است و مؤيد اين مطلب، همين روايت بود که از باب 26، در مسئله جهر و اخفات خوانديم. اين پس بيان اول مشهور

اين طور ابطال مشود.

بیان دوم مشهور
عمده بيان دوم مشهور است. مشهور مگويند که اصلا مقابله را هم مگذاريم. خود کلمه عمد، به معناي است که شامل جاهل
هم مشود. من ترک القراءة متعمداً، متعمد يعن قاصد. العمد هوالقصد، و اين قصد ممن است عن علم باشد ممن است عن

جهل باشد. بايد ببينيم اين بيان مشهور چونه قابل جواب است.

جواب بیان دوم مشهور
 براي جواب از اين بيان اينجا هم جوابهاي داده شده و مشود جواب داد. اولا در لسان روايات کلمه عمد در دو معنا بله در
سه معنا استعمال شده است.  ما ي کلمه عمد داريم به معناي قصد است مطلقا، چه اينه عن علم باشد يا عن جهل. که در

اين فرض اول، اين عامد اگر به معناي قاصد شد مطلقا، اين در مقابل نسيان قرار مگيرد.

 معناي دوم عمد، عمد عن علم است. يعن قاصد عالم. مگوييم فعل متعمداً، يعن فعل عن قصدٍ وعن علم. اين هم معناي دوم
عمد است.

 معناي سوم عمد، عمد اصلا در مقابل خطا، مثل آنچه که در باب حدود در باب قصاص مگويند. قتل عمد و قتل خطا، آن جا
عمد يعن عن غير عذرٍ، و خطا يعن  عن عذرٍ. عمد در آنجا اينطوري معنا مشود «من قتل مؤمناً متعمداً کذا»، قتل عمدي
مؤمن آنجائ است که قتل انجام مدهد و هيچ عذري هم ندارد. حت بعض از فقها فرمودند اگر ي انسان مؤمن را بشد،

خيال مکند اين مهدور الدم است. مثل اين فر مکرده که اين مرتد است مهدور الدم است و بايد کشت. بعد معلوم م شود
که نه اين آدم خوب بوده و مرتد هم نبوده است. گفتند تحت اين عنوان قتل مؤمناً متعمداً، در نمآيد براي اينه اين آدم قصد

قتل مؤمن را نداشته و قصد قتل مهدور الدم را داشته است پس صدق نمکند که بوييم «قتل مؤمناً متعمداً».



پس در روايات و در ابواب مختلفه براي عمد اين سه تا معنا را داريم. ي به معناي قاصد مطلقا، چه عن علم چه عن جهل، دوم
به معناي قاصد عالم، و سوم به معناي غير معذور، عامد، يعن غير معذور.

اينجا در اين روايت که دارد «من ترک القراءة متعمدا»، اولين حرف که مشود زد اين است که بوييم در کلمه متعمد
احتمالات ثلاثه وجود دارد و روشن نيست که مراد کدامي از اينهاست. از اين که کدام ي از اين سه معنا را اراده کرده

اجمال دارد. وقت هم که اجمال داشته باشد قابليت استدلال ندارد. اين اولا.

ثانياً بعضها ادعا فرمودند که اين متعمد در اين روايت ظهور در معناي دوم دارد. مثل امام (رضوان اله تعال عليه) ايشان
مفرمايند که «من ترک القراءة متعمداً»، کلمه تعمد در اين روايت ظهور در عالم قاصد دارد. يعن کس که قصد مکند و علم
به اين هم دارد که قرائت جزء نماز است، آنوقت  قرائت را ترک مکند. اين ترک مشود ترک عمدي. ايشان فرمودند شاهد بر

اين مطلب اين است که کلمه عمد در عرف فقها و در اصطلاح فقها غالباً در قاصد عالم استعمال مشود. در قاصد عالم آمدند
از روايات دارد «من ترک الصلاة متعمدا، وقد برئت منه ملة الاسلام»، کس در بعض آورند مثلارا م استعمال کردند و روايات
که نماز را متعمدا ترک کند، خب متعمدا ترک کند يعن مداند نماز از واجبات است قصد مکند اين قصدش عن علم است و

مآيد ترک مکند.

 يا در باب روزه «من ترک الصوم متعمداً عليه کفارة کذا»، اينها تمام ظهور در همين قاصد عالم دارد. بنابراين فرمودهاند ما
متوانيم به متقضاي ساير موارد و به مقتضاي اينه در عرف فقها کلمه تعمد ظهور در قاصد عالم دارد، بياييم در اين روايت هم

بوييم «من ترک القراءة متعمداً»، يعن عن علم مداند قرائت در نماز واجب است و مآيد ترک مکند و در نتيجه کلمه تعمد
شامل جاهل نمشود.

بعض دير ادعا کردند که اين کلمه تعمد در اين روايت ظهور در همان معناي سوم دارد. «من ترک القراءة متعمدا، يعن غير
عذر».  يعن کس که بيايد قرائت را عن غير عذرٍ ترک کند. فرقش با معناي دوم چيست؟ در اين که هر دو معنا صورت دوم را

شامل نمشود ترديدي نيست. چون طبق معناي دوم مگوييم عامد يعن قاصد عالم که شامل جاهل نمشود.

 طبق معناي سوم مگوييم عامد يعن فاعل غير معذور. خب فاعل غير معذور، جاهل چيست؟ عذر است. هر دو شامل جاهل
نمشود؛ اما اين معناي سوم ي مقداري توسعهاش بيشتر از معناي دوم است. اگر کس را اکراه کنند بر افطار ماه رمضان،

اگر کس را اکراه کنند يا اجبار کنند يا اضطرار پيدا کند به افطار در ماه مبارک رمضان، اين افطار طبق معناي دوم عمدي
است، اما طبق معناي سوم عمدي نيست.

کس گوييم عامد، يعنکه آمده اين افطار را کرده، عن عذرٍ هست و ما در معناي سوم م چون بر طبق معناي سوم اين آدم 
که فعلش عن غير عذرٍ باشد. کس که در رمضان بيايد افطار کند عن اکراه، او اجبارٍ او اضطرارٍ، اين داخل در عامد به معناي

دوم هست، اما داخل در عامد به معناي سوم نيست.

بعضها هم ادعا کردند که اين ظهور در معناي سوم دارد و عمدتاً هم آمدند آن روايات که در باب قتل خطائ و قتل عمدي واقع
شده و وارد شده شاهد گرفتند، اما حق اين است که همان فرمايش امام (رضوان اله علیه) درست است. عامد در عرف فقها و
در روايات ظهور در قاصد عالم دارد و آن روايات «من ترک الصلاة متعمدا فقد برئت منه ملة الاسلام »يا روايات که «من افطر

صوماً متعمداً»، اينها همه دلالت بر قاصد عالم دارد، قاصد عالم، يعن متذکر، يعن کس مداند قرائت جزء نماز است، اما
مآيد ترک مکند. اين کس که متذکرا مآيد ترک مکند، چنين شخص مشود عامد و چنين شخص بايد اعاده کند.



پس در اين بيان دوم اولا ما گفتيم درکلمه عمد چند احتمال وجود دارد. ثانياً گفتيم که در صورت متعمد شامل جاهل مشود که
ما عمد را به معناي اول معنا کنيم. يعن عامد  یعن قاصد مطلقا، در حال که يا ظهور در معناي دوم دارد يا سوم، و در بين اين

دوم و سوم ظهور در معناي دوم دارد.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


