
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه سیاس » آیات حومت در قرآن (ادله منرین حومت) (5) »

در تاریخ ۰۹ مهر ۱۴۰۴

آیات حومت در قرآن (ادله منرین حومت) (5)
جلسه 2 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقدمه
در جلسه گذشته اجمال از مطالب سال گذشته در کتاب حمت و حومت ارائه شد و چنین بیان گردید که لازم است برای

بررس این کتاب حوصله و تأن نمود و کلمه به کلمه آن کتاب را مورد بحث قرار داد تا به دست آید که نظریهای که آقای مهدی
حائری یزدی در این کتاب مطرح کرده چیست؟

واقع مسئله این است که هر چه انسان این شبهات را بیشتر بررس مکند واقعاً ارزش حومت دین بیشتر برای او روشن
مشود. انسان در م‎یابد که غربگراها یا آن‎های که قائل به حومت دین نیستند اصلا حومت را چقدر با تلف و با چه

مقدمات و بیانات مطرح مکنند که گاه اوقات موجب استحاله مشود و سرانجام نیز مطلب درست از آن به دست نمآید.
هنام که مبینیم اینه اسلام مگوید اساس حومت و مل مربوط به خداست و ربط به بشر ندارد و پس از این رتبه

شخص م‎تواند حومت نماید که از جانب خداوند مأذون است، درم‎یابیم که چقدر این مطلب مبنای علم محم دارد و
نیز عملتر است.

در مقابل آن مخالفتهای که با حومت دین شده هنام که شبهات منران حومت دین بررس م‎گردد به وضوح این نتیجه
حاصل م‎شود که اصلا حومت دین در زمان حضور که معصوم علیه‎السلام متول و متصدی زمامداری بود و نیزبحث

تصدی حومت در زمان غیبت نسبت به جانشین و نواب عام، بحث علمتر است؛ علاوه بر اینه واجد آن مطلب است که
انسان از آن توقع دارد.

ساختار جامعه
آقای مهدی حائری یزدی در ادامه کتاب حمت و حومت به این مطلب مرسد و عنوان دارد به نام «ساختار جامعه بر اساس
مالیت شخص مشاع»[1] که در ذیل آن اقوال را از قول فلاسفه و جامعه‎شناسان غرب نقل مکند و اینه این طیف نسبت به

مسئله حومت چونه م‎اندیشیدند و اصلا جامعه شناسان از جهت علم و تئوری طرح برای حومت دارند؟

[2].«و قانون یت وضعمال ‐یت طبیععنوان دوم عبارت است از «مال
عنوان سوم عبارت است از «مالیت شخص انحصاری ‐ مالیت شخص مشاع».[3]

عنوان چهارم عبارت است از «معنای جامعه، بر اساس مالیت شخص مشاع».[4]
عنوان پنجم عبارت است از «معنای کشور در دکترین مالیت مشاع».[5]

این‎ها عناوین است که ایشان مطرح کرده است. بخش از آن مباحث در کلمات جامعه‎شناسان وجود دارد. البته آقای حائری
شناس‎کند و در ادامه بحث خود ایشان نظریهی جامعهشناسان را مطرح نموده و سپس در آن مناقشه م‎یزدی نظریات جامعه

جدیدی را در باب حومت مطرح م‎نماید. این مباحث سیر اجمال این اندیشه است که از نظریه جامعه‎شناسان آغاز م‎شود و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2290
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2243
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در ادامه آن‎ها مورد مناقشه قرار مدهد و سپس خودشان ی نظریه را در این باب ابداع مکنند.

ضرورت همزیست مسالمت آمیز بشر
ایشان بیان منماید که ما برای شما روشن نمودیم که حومت از فروع عقل عمل[6] و نیازمندیهای عقل عمل است.[7] عقل

عمل درک منماید که انسان باید ی سامانه و نظام امنیت و نیز همزیست مسالمت‎آمیز با یدیر داشته باشد. از جمله
مواردی که عقل عمل انسان درک مکند وجود ی نظام حومت است که از آن به سیستم امنیت و همزیست مسالمت آمیز

تعبیر مکند.[8]

سپس چنین م‎افزاید که عقل عمل ‐که در زبان فلسفه، حمت عمل نیز نامیده م‎شود‐، چونه چنین مطلب را درک
مکند؟ وی در پاسخ این پرسش چنین بیان م‎نماید که درک این نیازمندی‎ها‐یعن اینه انسان به همزیست مسالمتآمیز با

همنوع خودش و نیز به برقراری ی قانون در بین خودشان نیاز دارد‐، مطلب نیست که اکتساب، تحمیل یا دستوری باشد. هیچ
عامل از درون و بیرون بشر نمتواند چنین مطلب را بر انسان تحمیل کند. این مطالب مبان نظری این دسته از جامعه شناسان
از جمله خود آقای مهدی حائری یزدی است. وی در ادامه چنین بیان م‎نماید که مطابق عقل عمل ضرورت دارد که ی نظام

امنیت و همزیست مسالمتآمیز وجود داشته باشد و این مطلب نیز از همان زیست طبیع ناش م‎گردد که خود بشر داشته
است؛ یعن بشر نیاز به مان منحصر دارد.

وی سن بنای این مطلب را از خانه شروع مکند و چنین مگوید که بشر مثل سایر حیوانات به جا و مان نیاز دارد و هم از
این رو جا و مان را برای خودش قرار مدهد. آیا برای این کار حومت به او مگوید که تو جا لازم داری؟ پاسخ منف است
بله این فطرت اوست که به او چنین ندا م‎دهد که همان گونه که سایر حیوانات برای خودشان لانهای درست مکنند بشر نیز

خانه درست نماید.

سپس دیران مآیند و در کنار او خانه درست مکنند طبعاً انسان نیاز پیدا مکند به اینه مقداری فراتر از خانه با دیران
ارتباط برقرار نماید و این سلسله مفهوم را رقم م‎ند که از آن به «زیست طبیع» تعبیر مکند. این زیست طبیع این ادراک
عقلان را به وجود مآورد که بشر احتیاج به حومت دارد.[9]طبق مبنای نویسنده کتاب حمت و حومت اصلا صحبت از

این نیست که بوئیم خداوند فرموده حومت تشیل گردد!

و از این زیست طبیع کند و آن سؤال مهم این است که از این مقدمات طبیعرا مطرح م آقای حائری یزدی در ادامه سؤال
بشر چونه به این ادراک ضروری عقل عمل رسیده است؟ بشر خانه مخواهد و در مرحله بعد و مقداری وسیعتر این خانه‎ها

اجتماع مثل کوچه، خیابان، شهر و جمع را تشیل مدهند و سپس به ادراک عقلان حومت مرسند. سؤال مهم این است
که چونه این جبر طبیع ضرورتهای زیست طبیع ی پس از دیری به این ضرورت عقلان م‎رسند؟ در حال که هیچ

تعلیم و تعلم نیز وجود ندارد و حت نویسنده در بعض عبارات چنین بیان م‎نماید که این گونه نیست که عقلا بویند که باید
حومت داشته باشیم، بله خود عقل عمل این مطلب را درک مکند.[10]

ایشان چنین بیان م‎نماید که عقل عمل جمیع آحاد انسانها نه مجموع آن‎ها، یعن عقل عمل هر انسان مستقلا به ضرورت يك
نظام وضع و قراردادي که نخستین پايۀ تشريع و راه و رسم قانون‎گذاري است، حم‎فرماي يا به زبان فصیحتر رهبري مکند.

رابطه حومت و شهروندان
ایشان بیان م‎نماید که این نظام وضع که اسم آن را حومت مگذاریم چه رابطه مستقیم با شهروندان دارند؟ این پرسش،

ی از سؤالات مهم جامعه شناس است. این مطلب شایسته دقت م‎باشد که چه نسبت بین حومت و افراد وجود دارد؟ افراد
همان شهروندان هستند. مثلا در جامعه امروزی در هر کشوری ی گروه بسیار بزرگ از افرادی دارید و نیز از سوی دیر



حومت دارید، سؤال این است که این حومت چه نسبت با این افراد دارد؟ و مشروعیت این حومت از کجاست؟[11]

سپس در کتاب حمت و حومت چنین بیان م‎گردد که از آن جا که عقل عمل آحاد هر کدام از این افراد او را به ضرورت
عقلان حومت مرساند، پس لازم نیست که پدیده‎ای از بیرون بیاید و به وی بوید که چه کس باید بر تو حومت کند! بله

انسان خودش به درک این مطلب مرسد. پس اصلا معنا ندارد که ی قوه، نیرو و منبع که اسمش را دین مگذارم بوید چه
کس بر تو حومت کند.

حت ایشان مخواهد بوید که این قضیه نیز معنا ندارد که مثل امروزه قدرتها حومت را درست نمایند بله همان نیروی که
به انسان گفت تو نیاز به مان داری و از ابتدای امر ضرورت در اختیار داشتن ی مان خاص را به انسان فهماند و سپس

ضرورت نیاز به مان مقداری وسیعتر گشت؛ باید بررس نمود که آیا از همان ابتدای کار نیروی بیرون از عقل هر فرد آمد و به
انسان گفت: تو باید ی جای زندگ کند؟ یا عقل عمل به او چنین گفت؟ به نظر نویسنده کتاب حمت و حومت در این

قسمت انسان مثل سایر حیوانات است و نیازی به تعلم و تربیت از سوی عوامل خارج از زیست طبیع ندارد.[12]

به نظر آقای حائری یزدی از این مرحله به بعد مسئله رقابت در بهزیست و همزیست مطرح مشود. من خانه دارم، دیری نیز
خانه دارد، سوم نیز خانه دارد. انسان مخواهد از این محیط وسیعتر استفاده کند و همین امر موجب ایجاد رقابت م‎گردد.

رقابت میان همسایان و بیانان، در روابط جغرافیای درون‎مرزی و برون‎مرزی. سپس مافزاید که همه این ضرورتها، عقل
عمل انسان را به ضرورت ی حومت وادار مکند. پس حومت مخواهد چه کار کند؟ پاسخ آن است که حومت درصدد
است که رقابتهای درون مرزی شهروندان و افراد را رهبری نموده و نیز آنان را از دستبرد و آسیب راهزنان برون مرزی حفظ

نماید.[13]

خاستاه حومت
حاصل آنه، اولا از ی سو در جامعه افرادی داریم و از سوی دیر نیز حومت. ثانیاً افراد جامعه از عقل عمل به این مطلب

سوق یافتند که باید حومت داشته باشند. پس شل علم ارتباط بین دو طرف این مسئله چه مشود؟

دیدگاه ژان ژاک روسو
آقای حائری یزدی بیان نموده است که ی از جامعه‎شناسان به نام ژان ژاک روسو[14] ‐که البته واقعاً گاه اوقات نام بردن

از این قبیل افراد بر منبر سنین است ول به جهت بحث علم چارهای از آن نیست‐ نظریهای به نام «قرارداد جمع» ارائه
نموده که مطابق آن نظریه، حومت محصول ی قرارداد جمع است.

نویسنده کتاب حمت و حومت به عنوان توضیح بیان نموده است که: «چونه متوان فرم از ی اتحادیه همیاری و
هماری به دست آورد که بتواند با قدرت دستهجمع از هر ی از آحاد این اتحادیه و فراوردههای شخص او دفاع و پاسداری

کند. ی نوع اتحادیهای که هر ی از اشخاص زیر چتر آن قرار مگیرد، در عین ارتباط و همبست با یدیر هیچ فردی از این
گروه از فرد یا افراد دیر تمین و پیروی نند و هر کس استقلال و آزادی خود را به همان گونه که پیش از ورود در این مجتمع

بوده حفظ نماید».[15]

 این فرد درصدد بیان این مطلب است که بوید آنچه وجود دارد این است که ما ی افرادی داریم و نیز ی حومت داریم. این
افراد پیش از اینه حومت ایجاد گردد استقلال و آزادی داشتند. البته در دین ما نیز این مطلب وجود دارد. اینه امروز غربها

این کلمات را در مشتشان دارند تا دنیا را از بین ببرند، ریشه در کلمات فلاسفه و جامعه شناسان آنها دارد و امر واضح
است و نمخواهیم بوئیم آنها جعل کردند! به هر روی روسو چنین بیان م‎نماید که ما باید ی کاری کنیم که این افراد با حفظ



استقلال و آزادی اندیشه در عین حال این هماری را نیز داشته باشند و زیر چتر حومت بروند، به گونه‎ای که هنام که زیر
چتر حومت رفتند استقلال و آزادیشان از بین نرود. به نظر روسو تنها راه که وجود دارد آن است که بیائیم و مسئله

«قرارداد جمع» را مطرح کنیم.[16]

روسو بیان م‎نماید که دو نوع فرد داریم: 1. فرد خصوص داریم و 2. فرد عموم. فرد خصوص همین اشخاص هستند اما
فرد عموم آن است که از آن به شهر یا مدینه تعبیر م‎گردد. سپس این دو فرد که ی حقیق و دیری حقوق و قراردادی

شود. وی افزوده است که حل قضیه از جهت علمدرست م شوند و سرانجام این عنوان قرارداد جمعاست با هم ادغام م
بدین گونه است که ی فرد حقیق لحاظ نماییم و نیز ی فرد عموم و با ادغام این دو فرد و از در کنار هم قرار گرفتن اینها

برای نظریهای به نام قرارداد جمع، موضوع ایجاد مشود.[17]

روسو چنین بیان م‎نماید که به جای ی شخص حقیق که قراردادهای معمول بین او و شخص حقیق طرف مقابل انجام
میابد افراد در ط قرارداد جمع با این عمل خود ی شخص وضع حقوق، یعن ی واحد جمع را به وجود مآورد که از

اعضای رأی دهندگان در ی گردهمای تشل یافته و مگوید وقت مردم ی جا جمع مشوند و رأی مدهند، محصول این
رأی تولید و زایش ی فرد حقوق است، به گونه‎ای که تا قبل از اینه اینها جمع بشوند و رأی بدهند همه افراد حقیق هستند و

فرد حقوق قراردادی را امضا کنند ی کنند که رأی بدهند و یر توافق مدیکه افراد با ی امهن ری نداریم! ولما چیز دی
به وجود مآید.

سپس مافزاید این شخصیت عموم همان است که از آن به شهر یا مدینه تعبیر مگردد. روسو مجدداً در تفسیر شخصیت
ر سیاسجمهوری یا پی ،اکنون به شخصیت حقوق‎گفتند اما هممدینه م گوید در قدیم به شخصیت عمومم حقوق

مگویند. همان شخصیت عموم از نقطه نظر پذیرش هیئت و شل که به خود مگیرد سیاستمداری و یا کشورداری است،
یعن با وجود این فرد عموم برای سیاستمداری موضوع درست مشود. از لحاظ انجام وظایف که به عهده گرفته است به آن

«حومت» مگویند. همین شخصیت حقوق هنام که با دیر شخصیتهای حقوق سیاس مقایسه شود به آن «قدرت»
مگویند.[18] از سوی دیر به افرادی که زیر چتر این شخصیت حقوق قرار مگیرد مردم مگویند و اگر به آنان از دیدگاه

افراد حقیق نظر افنده شود شهروند مشوند.

این فیلسوف سیاس غرب درصدد روشن کردن این مطلب است که ملاک ما برای اطلاق عنوان حومت یا قدرت چیست؟
گاه اوقات این بحثها در مبحث حق‎التألیف به کار م‎آید. پرسش که در مبحث حق‎التألیف وجود دارد آن است که حق

که بحث شده است منشأ این حق ی ممح اصول رسد بنا بر آن مبان‎چه؟ این حق از کجا آمد؟ به نظر م معنوی یعن
اعتبار عقلائ است که عقلا اعتبار کردند.

اصلا متوان چنین بیان نمود که «ما یعتَبِره العقََ حقَّاً فَهو حق». اگر عقلا گفتند این فرد نسبت به این مطلب حق دارد، مطلب
که بین افراد جامعه ی امنمایند که تا هن‎آیند و چنین ابراز مپیش م شناس‎ها بنابر نظریه جامعه‎غرب تمام است؛ منته

قرارداد جمع منعقد نردد بحث به نام حومت، قدرت، مردم و شهروند نداریم. اما هنام که افراد بنابر ضرورت همان عقل
عمل که پیشتر بیان شد ی قرارداد جمع را امضا و تدوین مکنند و همه با هم به ی زید یا به ی هیئت رأی مدهند و بین

این دو نوع رأی دادن به فرد یا هیئت تفاوت نیست آناه با این قرارداد جمع ی شخصیت حقوق ایجاد مگردد.

به این شخصیت حقوق از لحاظ وظایف که مخواهد انجام بدهد «حومت» اطلاق م‎گردد و به اعتبار اینه در مقابل
شخصیتهای عموم و حقوق دیر قرار مگیرد «قدرت» اطلاق م‎شود و به اعتبار مجموع افرادی که زیر چتر این قرارداد

هستند «مردم» گفته م‎شود و به اعتبار ت ت افراد مردم «شهروند» محسوب م‎گردند. روسو با این بیان مسئله حومت را



به وسیله ی قرارداد جمع ایجاد م‎نماید. به نظر روسو حومت زائیده شدهی قرارداد جمع م‎باشد.

نقد دیدگاه روسو
مرحوم آقای حائری یزدی قدس سره در این کتاب چنین بیان م‎نماید که «نظریه قرارداد جمع» در عین اینه قابل تحسین
ه روسو کتاببا این روسو انجام داده و حت عالمانه است که این جامعه شناس یا این فیلسوف معروف، یعن بوده و تلاش

بحث منطق به ی ل اصلرده است. به نظر آقای حائری یزدی مشرا حل ن ل اصلاما مش «دارد به نام «قرارداد اجتماع
برمگردد و آن بحث منطق اینه ما تا کنون قبل از اینه بوئیم بحث به نام شخصیت عموم داریم، مگفتیم افراد هستند و

مگوئیم این فرد مصداق ی انسان است. هنام که از نوع انسان سخن مگوئیم ی فرد انسان، این آدم است و ی فرد
دیر انسان، آن آدم است. نسبت بین این فرد با آن کل نسبت فرد و کل است، اما پس از اینه این قرارداد جمع بسته مشود
نسبت تغییر پیدا مکند و به صورت کل و جزء درم‎آید. تا حالا کل و جزئ بود و از این به بعد کل و جزء م‎گردد. بر اساس
تفاوت کل و کلّ[19]، از آنجا که هر ی از شهروندان ی فرد تمام عیار انسان است باید از تمام حقوق که بشر برایش ثابت

است مثل آزادی، اراده و اختیار برخوردار باشد.

روسو مگوید این انسان در استفاده از این حقوق طبیع هیچ‎گونه نیازمندی به این قرارداد نداشته زیرا که این حقوق برخاسته
از طبیعت اوست. قبول عضویت در قرارداد جمع مساوی با گذر از انسانیت مستقل به ی عضویت فاقد اراده برای

موجودیت اعتباری و قراردادی است. اشال نظریه قرارداد جمع این است که هنام که سخن از قرارداد اجتماع م‎شود،
یعن آن حق و امتیاز طبیع که این فرد داشته است پس از تحقق قرارداد از بین م‎رود و فرد بایست بر اساس آن قرارداد عمل

نماید.

و حقیق نماید که سؤال ما ار روسو این است که گذر از رابطه اصل‎آقای حائری یزدی در مقام پرسش از روسو چنین بیان م
کل و فرد ‐که طبق آن، زید فردی است از کل انسانیت بود‐ به رابطه وضع و قراردادی کل و جزء چونه است؟ و با چه

ان دارد؟ به نظر آقای حائری یزدی مطابق فرایند قرارداد جمعام عقلا قابل قبول است؟ و آیا اساساً چنین گذر و تحول منطق
فرد به جزء و کل به کل تبدیل مشود اما آیا این تحول و تبدل به مجرد ی قرارداد به وجود مآید؟ به نظر آقای حائری یزدی

این تحول و گذر به معنای حقیق آن غیر قابل قبول و عقلا غیرممن است.[20]

نقد حائری بر روسو
آقای حائری یزدی اندیشههای غرب را خوب به چالش کشیده و مگوید این تحول و گذر، یعن گذار و گذر از کل به کل و از

فرد به جزء، عقلا غیر ممن است و هیچ انسان یا هیچ موجود دیری نمتواند شخصیت حقیق خود را به ی شخصیت
حقوق تبدیل نماید. لازمه قرارداد جمع این است که مثلا اگر در این جامعه صد نفر وجود دارند و ی قرارداد جمع بستند،
همه بویند هر کدام از ما شخصیت حقیقمان را کنار گذاشته و ی شخصیت حقوق از مجموع خودشان به دست بیاورند.

مشل کار در قرارداد جمع یا به طور کل در تئوریهای جامعه شناس به خصوص نظام سوسیالیسم این است که افراد
را ندارند زیرا که نوع پذیرند، اما به هیچ وجه انتظار گذر از فردیت و شخصیت حقیقه فاقد اراده مشهروند را در عین این

انتحار است. هیچ جامعه‎شناس نخواسته از سیستم دفاع نماید که اعضای آن همه مانند مردگان هستند. اما به نظر آقای
حائری یزدی اگر بخواهیم قرارداد جمع را بپذیریم آناه باید این مطلب را نیز بپذیریم که شخصیت حقیق افراد نابود شده و

انتحار نمایند؛ زیرا نتیجه قرارداد جمع آن است که فرد پس از قرارداد جمع اراده، اختیار و استقلال خویش را از دست بدهد
و تابع هر آن چه گردد که حومت بوید.

آقای حائری یزدی چنین م‎افزاید که جامعه‎شناسان هرگز نمخواهند جوامع بندگان داشته باشد که همه شهروندان آن فاقد
اراده باشند، یعن بر اساس نظریه قرارداد جمع روسو هیچ کس نباید ارادهای داشته باشد، زیرا قرارداد جمع بستهاند. معنای



قرارداد جمع این است که اگر بخواهیم از کشور بروم اراده ندارم و هر چه حومت گفت همان لازم‎الاجرا اشد. اگر حومت
گفت برو مروم و اگر گفت نرو نمروم! لازمه نظریه قرارداد جمع چنین مطلب است.

به نظر م‎رسد که این اشال آقای حائری یزدی بر نظریه قرارداد جمع روسو واقعاً وارد است زیرا هنام که بیان م‎گردد که
تمام محور همین شخصیت حقوق گردد، یعن‎تبدیل م عموم به وسیله این قرارداد به شخصیت حقوق شخصیت حقیق

است و نظامهای سوسیالیست نیز معمولا بر همین اساس عمل مکنند. اینه فرد حقیق انسان اراده کند امروز چه بخورد از
معنای خود ساقط م‎گردد بله ملاک آن م‎گردد که هر چه حومت گفت تحقق یابد. اگر حومت گفت این غذا را بخور، این

کار را بن، اینه در زمین خودش چیزی بارد فقط همین موارد باید محقق گردد و شخصیت حقیق فرد هیچ حق ندارد.

خلاصه آنه اشال نظریه قرارداد جمع که نقش محوری در اندیشه حقوق و سیاس غرب دارد این است که چونه انسان
متواند آن شخصیت حقیقاش را به تعبیر آقای حائری یزدی انتحار نموده و به کناری بذارد و به سراغ قرارداد اجتماع برود.
لذا آقای حائری یزدی بیان نمود که بعض از جامعه‎شناسان دیر در مقابل روسو نظریه دیری دادند که هفته آینده به بررس آن

خواهیم پرداخت. 

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]. مهدی حائری یزدی، حمت و حومت، ص 111.

[2]. همان، ص 126.

[3]. همان، ص 134.

[4]. همان، ص 140.

[5]. همان، ص 146.
[6]. عقل عمل در برابر عقل نظری بوده و با تعبیر «ما ینبغ ان یعمل» به معنای درک آن چیزی است که شایست دارد که

بدان عمل گردد.
[7]. همان، ص 82.

[8]. همان، ص 95-96 و 111.
[9]. همان، ص 112-111.

[10]. همان.
[11]. همان، ص 114-112.

[12]. همان.

[13]. همان.
[14]. ژان ژاک روسو، فیلسوف و نویسندهی قرن هجدهی فرانسه (1778-1712م).

[15]. همان، به نقل از روسو، ص 113.
[16]. همان، به نقل از روسو، ص 114-113.
[17]. همان، به نقل از روسو، ص 115-114.
[18]. همان، به نقل از روسو، ص 115-114.

[19]. از جمله اینه در کل، فقدان ی فرد بر کلیت کل خدشه وارد نم‎سازد بله حت م‎توان ی کل فرض نمود که فاقد
فرد باشد، مانند دریای جیوه یا شری‎الباری اما قوام کل به اجزاء آن بست تام دارد به گونه‎ای که حت با فقدان ی جزء، به

حیثیت کل خدشه وارد م‎گردد و به کل دیری متفاوت از کل سابق تبدیل م‎گردد. ویراستار.
[20]. همان، ص 119-118.




