
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » واجب تعبدی و توصل

در تاریخ ۰۴ خرداد ۱۴۰۴

تعبدی و توصل
جلسه 99 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصهی بحث گذشته
است. آیا انجام فعل واجب بدون اختیار و قدرت (یعن لیف شرعمسئله مورد بحث، شرطیت اراده و اختیار در تحقق امتثال ت

در حالت خواب، بهوش یا اجبار) کفایت مکند یا حتماً باید از روی اراده صورت گیرد؟ محقق نائین تصریح مکند که نه
ماده و نه هیئت افعال، دلالت بر شرطیت قدرت ندارند، مر صیغهی امر که دو جهت ممن برای اثبات شرطیت قدرت دارد.

این تحلیل با مثال فقه روزهداری شخص که تمام روز در خواب بوده و پیشتر نیت روزه کرده، تطبیق داده مشود. این فرد
علرغم عدم قدرت واقع، روزهاش صحیح دانسته شده است، زیرا ترک مفطرات به نحو غیر ارادی نیز کفایت مکند. نتهای

به آن اشاره دارد، تفاوت نیت در افعال و تروک است. در افعال، قصد و اراده در تمام اجزاء لازم است؛ ول مهم که آقای خوئ
بین فعل و ترک تفاوت ،است. با این حال، از منظر اصول یزه یا قدرت ‐ کافبدون ان در تروک، صرف اجتناب ‐ حت
نیست؛ زیرا بحث اصول ناظر به این پرسش است که آیا فعل غیر مقدور متواند مصداق امتثال باشد؟ در این زمینه، شهید

صدر سه فرض را بررس مکند: ۱) ماده مقید به اختیار باشد؛ ۲) ماده مطلق باشد؛ ۳) ش در اطلاق یا تقیید ماده. وی معتقد
است در فرض دوم، فعل غیر اختیاری هم مجزی است. اما اگر اطلاق ماده محرز نباشد، باید به اطلاق هیئت برای اثبات بقای

تلیف تمس کرد. در مقابل، محقق نائین و آیتاله خوئ، برخلاف شهید صدر، ماده را مهمل مدانند و هرگونه اطلاق در آن
تنها راه تشخیص شرطیت اختیار خواهند بود. اختلاف این دیدگاهها، ناش ،عقل کنند. بنابراین، اطلاق هیئت و مبانار مرا ان

از تفاوت در تلق از دلالت لفظ و نحوه تحلیل صناع است.

بررس دلالت ماده امر بر اطلاق
بحث در اینجا به بررس این نته رسیده است که آیا در خصوص صیغهی امر، ویژگای وجود دارد که بر لزوم صدور فعل از
روی اراده و اختیار دلالت کند یا نه. پیش از این، محقق نائین و آیتاله خوئ تصریح کردند که مواد افعال، دلالت بر ارادی یا

غیر ارادی بودن فعل ندارند؛ بله تنها بر طبیعت «مهمله» دلالت دارند، یعن طبیعت که هم بر افعال اختیاری و هم بر غیر
اختیاری قابل صدق است. هیئات نیز از این حیث همانند مواد هستند و دلالت خاص بر اختیار ندارند. اکنون سؤال اصل آن

است که آیا در صیغهی امر (مانند: اضرِب) خصوصیت وجود دارد که لزوم انجام فعل مأموربه از روی اختیار را اقتضا کند یا
نه. محقق نائین مدع چنین خصوصیت است. پیش از ورود به تبیین این خصوصیت، نتهای مقدمات باید روشن شود.

اگر بوییم ماده، دلالت بر طبیعت مهمله دارد (مانند «ضرب» که بهمعنای زدن است)، در این صورت، این معنا قابلیت صدق
هم بر فعل اختیاری و هم غیر اختیاری دارد، بدون آنه دلالت بر ی از این دو داشته باشد. این امر با اطلاق متفاوت است. در
اطلاق، باید مقدمات حمت فراهم گردد تا بتوان گفت گوینده در مقام بیان بوده و قیدی ذکر نرده است. خود محقق نائین نیز
در بسیاری از مباحث اصول، از این اطلاق با عنوان «اطلاق لحاظ» یا «اطلاق حیث» یاد مکند. اما طبیعت مهمله نیازی به
مقدمات حمت ندارد. صرفاً مگوییم که دلالت آن، نسبت به برخ قیود (مانند اختیار) ساکت و بطرف است. بنابراین، باید

میان دلالت ماده بر طبیعت مهمله و دلالت بر اطلاق تفاوت قائل شد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2285
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شهید صدر بر این باور است که مواد افعال، دارای اطلاق نسبت به ارادی یا غیر ارادی بودن فعل هستند و اگر بخواهیم این
اطلاق را از بین ببریم، باید مقیدی برای آن اقامه کنیم. اما محقق نائین در این مقام، برخلاف این تحلیل عمل مکند؛ او

نمخواهد اطلاق ماده را مقید سازد، بله از ابتدا معتقد است ماده اساساً اطلاق ندارد. ایشان ویژگ خاص در خود صیغهی
امر مبیند که بهواسطهی آن، لزوم انجام فعل از روی اختیار فهمیده مشود، بآنه نیازی به فرض اطلاق در ماده و تقیید آن

باشد.

تحلیل محقق نائین از دلالت صیغهی امر بر اختیار
محقق نائین دو دلیل برای لزوم صدور فعل مأموربه از روی اراده و اختیار در صیغهی امر ذکر مکند: دلیل نخست آن است که

ماهیت امر، ایجاد داع در ملف است. این خصوصیت، مختص به صیغهی امر بوده و در افعال ماض و مضارع وجود
ندارد. امر، ارادهی ملف را بهسوی فعل تحری مکند و از این جهت، با تحری ارادهی او همراه است. بنابراین، تحقق امتثال

تنها در صورت ممن است که فعل، از روی اراده انجام شود. ایشان مفرماید:

الثّان: هو انّ نفس الأمر يقتض اعتبار الإرادة و الاختيار مع قطع النّظر عن الحم العقل، و ذلك لأنّ الأمر الشّرع انّما هو توجيه
إرادة العبد نحو المطلوب و تحريك عضلاته، فالأمر هو بنفسه يقتض اعتبار الإرادة و الاختيار، و لا يمن ان يتعلّق بالأعم لأنّه بعث

للإرادة و تحريك لها، و ح لو قام دليل عل سقوط التّليف عند فعل متعلّقه بلا إرادة و اختيار، كان ذلك من قبيل سقوط التّليف
بفعل الغير، و هو يرجع إل تقييد الموضوع، و إطلاق الخطاب عند الشّك يدفع التّقييد المذكور، فالأصل اللّفظ يقتض عدم
السقوط عند عدم الإرادة و الاختيار. و كذا الحال ف الأصل العمل عل حذو ما تقدّم عند الشّك ف سقوطه بفعل الغير.[1]

یعن حت اگر از داوری عقل دربارهی شرطیت قدرت صرفنظر کنیم، خود امر اقتضا دارد که فعل مأموربه باید با اراده و
اختیار ملف انجام گیرد. چرا که امر، توجیه ارادهی عبد بهسوی مطلوب است. پس اگر فرض شود که ملف فعل را بدون

اقامه شود. در غیر اینصورت، اطلاق خطاب شرع اراده و اختیار انجام داده است، برای اثبات کفایت آن، باید دلیل خاص
اقتضا مکند که در صورت فقدان اراده، تلیف باق است؛ و این همان نتیجهای است که محقق نائین دنبال مکند.

بر تحلیل محقق نائین ه خوئالات آیتالاش
ال ایشان آن است که مبنای نائیندانند. نخستین اشال وارد مسه اش بر این استدلال محقق نائین ر، آقای خوئاز سوی دی

در تحلیل صیغهی امر، مبنای خاص است و تنها در صورت پذیرفتن است که بپذیریم صیغهی امر بر نسبت ارسالیه یا بعثیه
دلالت دارد. اما آیتاله خوئ اساساً این مبنا را نمپذیرد. ایشان معتقد است:

ان الدعوى المزبورة انما تتم عل مذهب من يرى ان المنشأ بالصيغة انما هو مفهوم الطلب أو البعث أو النسبة الإيقاعية أو ما
يقاربها من المفاهيم و اما عل ما حققناه من انه ليس إلا إظهار اعتبار كون المادة عل ذمة الملف فلا موجب لاشتراط التلف

بالقدرة أصلا غاية الأمر ان العقل يعتبرها ف موضوع حمه ف مرحلة الإلزام بالامتثال فتون القدرة من شرائط التنجيز لا
محالة.[2]

حقیقت حم و انشاء در صیغهی امر، عبارت است از «اعتبار الفعل عل ذمة الملّف» و نه تحری اراده یا ارسال خواست از
مولا به سوی عبد. بنابراین، در ناه آقای خوئ، امر صرفاً اعتبار تلیف بر عهدهی ملف است و هیچ دلالت بر تحری ارادهی

ملف ندارد تا از آن، شرطیت اراده در امتثال استنباط شود. در نتیجه، تحلیل محقق نائین، حت اگر در چارچوب مبنای خاص
خودش صحیح باشد، بر مبنای آیتاله خوئ قابل پذیرش نخواهد بود.

همچنین، امام خمین و آیتاله خوئ در نتیجهی نهای اشتراک نظر دارند؛ هر دو معتقدند که صیغهی امر نه دلالت بر بعث دارد
و نه بر طلب. با این تفاوت که امام این مبنا را از رهذر نظریهی «خطابات قانونیه» تبیین مکند و معتقد است شارع در مقام



جعل حم، مخاطب خاص را مدنظر ندارد تا بخواهد او را تحری یا بعث کند؛ بله صرفاً قانون عام برای همه وضع کرده
است. در مقابل، آیتاله خوئ این تحلیل را بر پایهی حقیقت انشاء ارائه مدهد و معتقد است انشاء، چیزی جز اعتبار فعل بر

ذمهی ملف نیست.

شهید صدر نیز برای تقویت کلام محقق نائین، تحلیل دیری ارائه مدهد و مفرماید:

مسلك دلالة الأمر وضعا عل يتوهم ابتناء هذا الوجه عل المدلول التصوري للأوامر حت (قده) إل و ليس نظر المحقق النائين
النسبة الإرسالية بل نظره إل المدلول التصديق للأمر ابتداء الّذي هو الاعتبار أو الطلب أو أي شء آخر فان هذا المدلول لا محالة

يون بداع التحريك و ليس مجرد لقلقة اعتبار أو إنشاء.

و داع التحريك لا يون إلا نحو الفعل المقدور.[3]

محقق نائین در مقام بیان مدلول تصدیق امر است، نه مدلول تصوری. بنابراین، اشال مبنای آیتاله خوئ که بر موضوعله
تصوری امر متمرکز است، وارد نخواهد بود. با این حال، به نظر مرسد ظاهر عبارت محقق نائین مؤید این است که وی بحث
خود را ناظر به مدلول تصوری صیغهی امر تنظیم کرده، نه مدلول تصدیق؛ زیرا او در تعبیر خود از حقیقت امر سخن مگوید
و این ناظر به معنای تصوری واژه است. افزون بر آن، حت اگر بپذیریم که مدلول تصدیق صیغهی امر، تحری ارادهی ملف

است، باز هم این دیدگاه، مورد قبول امام خمین و آیتاله خوئ نیست؛ چراکه آنان معتقدند که مدلول صیغهی امر، نه از حیث
از نظر مبنای ،بر تحلیل محقق نائین ه خوئال نخست آیتالبر طلب و بعث ندارد. بنابراین، اش دلالت ،تصوری و نه تصدیق

است و بر اساس مبنای خودش، کاملا موجه و قابل پذیرش خواهد بود.

اشال دوم بر تحلیل محقق نائین: دلالت خطاب یا داوری عقل؟
بر آن است که شرطیت قدرت در امتثال از خود خطاب شرع مبتن این است که تحلیل نائین ه خوئال دوم آیتالاش

استفاده شود. بهعبارت دیر، نائین مخواهد از مدلول خطاب استفاده کند که ملف باید قدرت بر انجام فعل داشته باشد، زیرا
خطاب شارع متضمن تحری اراده است، و تحری اراده تنها در فرض قدرت معنا دارد. اما آیتاله خوئ تصریح مکند که

شرطیت قدرت، نه از خود خطاب شرع، بله از داوری عقل استفاده مشود. عقل است که حم مکند اگر ملف توان انجام
فعل را ندارد، الزام او بوجه و عبث است. بنابراین، خطاب شارع دلالت بر این معنا ندارد. ایشان در تعلیقهی خود بر «أجود

التقريرات» (که در دوران جوان و در ضمن دروس محقق نائین ناشته شده)، بهصراحت مفرماید: غاية الأمر أن العقل
يعتبرها – یعن القدرة – ف موضوع حمه ف مرحلة الإلزام بالامتثال، فتون القدرة من شرايط التنجيز لا محالة».

بهعبارت روشنتر، قدرت از نظر آیتاله خوئ، شرط «تنجز» تلیف است، نه شرط «فعلیت» آن. این در حال است که
بسیاری از اصولیین قدیم، قدرت را از شرایط عامهی تلیف و در شمار شرایط فعلیت حم مدانستند. بنابراین، اشال دوم

آیتاله خوئ آن است که مبنای محقق نائین در تحلیل خطاب، با واقعیت کاربرد عقل در فهم شرطیت قدرت هماهن نیست،
و شرطیت قدرت تنها از راه عقل ثابت مشود، نه از دلالت خطاب.

اشال سوم: اطلاق ملاک در ماده و ناتوان هیئت در تقیید آن
اشال سوم که در «أجود التقريرات» و بهطور ضمن در اشال دوم «محاضرات» نیز آمده، به بررس اطلاق ملاک در ماده

مربوط مشود. آیتاله خوئ در نقد دیدگاه محقق نائین مفرماید:

انه لا يناف سقوط التليف فيما إذا أت بالفعل لا عن إرادة بعد ان كان مقتض إطلاق المادة قيام الملاك بمطلق وجود الفعل
المأمور به فيما إذا كانت القدرة من الشرائط العقلية عل ما اعترف به (قده) ف مبحث الضد.[4]



به بیان دیر، آیتاله خوئ معتقد است که اطلاق ماده اقتضا دارد که ملاک شارع در فعل مأموربه، هم در حصهی مقدوره و هم
در حصهی غیر مقدوره تحقق دارد. برای مثال، اگر گفته شود: «اضرِب»، این ماده شامل هر دو نوع ضرب ـ چه از روی اختیار
و چه بدون آن ـ مشود و ملاک شرع در هر دو فرض قابل تحقق است. ایشان اضافه مکند: اگر ادعای محقق نائین دربارهی

توانستیم بپذیریم که فعلاه مکند، آن توانست این اطلاق در ملاک را نفاراده و لزوم اختیار، م تحری صیغهی امر، یعن
بدون اختیار مجزی نیست. اما در واقع، این خصوصیت (تحری اراده) نمتواند اطلاق ملاک را از بین ببرد و ثابت کند که

فقط در حصهی مقدوره، ملاک وجود دارد.

بنابراین، اگر اطلاق ماده شامل حصهی غیر مقدوره هم مشود و این حصه نیز دارای ملاک است، نمتوان گفت که امتثال تنها
در فرض اختیار ملف محقق مشود. در نتیجه، باید پذیرفت که حت انجام فعل مأموربه بدون اراده نیز متواند موجب امتثال

و سقوط تلیف گردد. این اشال، ناتوان هیئت امر را در نف اطلاق ماده و ملاک آن، بهخوب نشان مدهد.

حال همین اشال در محاضرات به بیان دیر آمده است. آیتاله خوئ در آنجا مفرمایند:

ليف بغير المقدور لغو، و من الطبيعالخطاب ليس الا من ناحية ان الت م العقل أو بمقتضان اعتبار القدرة فيه سواء أ كان بح
ان ذلك لا يقتض الا استحالة تعلق التليف بغير المقدور خاصة. و أما تعلقه بخصوص الحصة المقدورة فحسب فلا، ضرورة ان
ذلك كون متعلقه مقدوراً، و من المعلوم ان الجامع بين المقدور و غيره مقدور فلا مانع من تعلقه به، و لا فرق ف غاية ما يقتض

ذلك بين ان يون اعتبار القدرة بحم العقل أو بمقتض الخطاب، و اما عل الأول فواضح. و اما عل الثان فائضا كذلك،
ضرورة ان الطلب المتعلق بشء لا يقتض أزيد من كون ذلك الشء مقدوراً.

و بلمة أخرى ان المصلحة ف الواقع لا تخلو من ان تقوم بخصوص الحصة المقدورة، أو تقوم بالجامع بينها و بين غير
ان تحقق تلك الحصة فون لغواً بعد إملا مناص من اعتباره و لا ي الثان لاعتبار الجامع، و عل الأول لا معن المقدورة، فعل
الخارج. فالنتيجة ان استحالة تعلق الطلب بالجامع و اعتباره انما تقوم عل أساس أحد امرين: (الأول) ان لا يون للجامع ملاك
يدعو المول إل اعتباره (الثان) ان تون الحصة غير المقدورة مستحيلة الوقوع ف الخارج. و اما ف غير هذين الموردين فلا

مانع من اعتباره عل ذمة الملف أصلا.[5]

از منظر محقق خوئ، نهایت خاصیت دلیل که محقق نائین ارائه دادهاند آن است که اثبات کنید تلیف نمتواند به حصهی غیر
مقدوره تعلق بیرد. ما نیز این مطلب را مپذیریم که اگر از ابتدا تلیف بخواهد به حصهی غیر مقدوره تعلق بیرد، خواه از

منظر عقل و خواه از منظر خطاب، چنین چیزی قبیح است. اما مدعای ایشان این نیست؛ بله مخواهد اثبات کند که تلیف
تنها به حصهی مقدوره تعلق گرفته است. حال آنکه بیان ایشان صرفاً عدم امان تعلق تلیف به حصهی غیر مقدوره را اثبات

مکند، ول در اثبات انحصار تعلق تلیف به حصهی مقدوره ناتوان است.

در مقابل، محقق خوئ مگوید: وقت تلیف نمتواند به حصهی غیر مقدوره تعلق بیرد، آیا غیر از حصهی مقدوره، فرض
دیری باق مماند؟ آیتاله خوئ پاسخ مدهند: بله، دو فرض ثبوت داریم: فرض نخست آن است که تلیف از ابتدا به

حصهی مقدوره تعلق گرفته باشد. فرض دوم آن است که تلیف به جامع بین حصهی مقدوره و غیر مقدوره تعلق یافته باشد. در
فرض دوم، متعلق تلیف، جامع قابل انطباق بر هر دو حصه است. از آنجا که ی از افراد آن جامع، مقدور است، دیر

اشال در تعلق تلیف به آن نیست. قاعده نیز چنین است: «الجامع بین المقدور و غیر المقدور، مقدور». بر این اساس، آیتاله
صهی مقدوره ـ مدعای محقق نائینفقط فرض تعلق به ح در میان بود ـ یعن فرض ثبوت کند که اگر تنها یتصریح م خوئ

اثبات مشد. اما با وجود فرض دوم، این ادعا تمام نیست. مولا متواند جامع میان دو حصه را متعلق تلیف قرار دهد، بآنه
نیازی به انحصار آن در حصهی مقدوره باشد.



بررس شرایط امان تعلق تلیف به جامع و تحلیل مقام اثبات
آیتاله خوئ در ادامهی تحلیل خود، دو شرط را برای امان تعلق تلیف به جامع میان حصص مقدوره و غیر مقدوره ذکر

مکند:

1- وجود ملاک در خود جامع: نخستین شرط آن است که ملاک مورد نظر شارع در خود جامع لحاظ شده باشد؛ بهگونهای که
های هر کدام ـ واجد مصلحت و ملاک شرعمیان حصهی مقدوره و غیر مقدوره ـ با قطع نظر از ویژگ بتوان گفت جامع

است. در چنین فرض، خود جامع قابلیت آن را دارد که متعلق تلیف قرار گیرد.
2- امان تحقق حصهی غیر مقدوره در خارج: دومین شرط آن است که حصهی غیر مقدوره، تحققناپذیر بهصورت مطلق

نباشد. اگر فرض شود که آن حصه، اساساً مستحیلالوقوع باشد (یعن تحقق آن در خارج محال عقل یا عادی باشد)، تلیف به
جامع نیز لغو خواهد بود؛ چراکه بخش از جامع، ممتنعالتحقق بوده و در نتیجه، جامع نیز باثر و بمعنا خواهد شد.

آیتاله خوئ تأکید مکند که در بحث حاضر، فرض بر این است که هم ملاک در جامع موجود است و هم حصهی غیر
کاملا لیف به چنین جامعان تحقق آن وجود دارد. بنابراین، در مقام ثبوت، تعلق ته اممقدوره، مستحیلالوقوع نیست، بل

ممن و معقول خواهد بود. اما ایشان سپس به مقام اثبات مپردازد و بیان مکند: آنچه در مقام استنباط فقه برای ما اهمیت
دارد، آن است که آیا متوان از ادلهی شرع، تعلق تلیف به چنین جامع را اثبات کرد یا نه؟

در این راستا، ایشان مفرماید: اگر بتوانیم از خطاب شرع، اطلاق نسبت به قید قدرت استخراج کنیم، یعن مثلا وقت شارع
مفرماید: «إسع بین الصفا و المروه» یا «صم»، این فرامین شامل هر دو فرضِ مقدور و غیر مقدور باشند، در این صورت،
متوان نتیجه گرفت که متعلق تلیف در مقام ثبوت نیز همان جامع است. چراکه اطلاق اثبات در اینگونه موارد، کاشف از
اطلاق ثبوت خواهد بود. بر همین اساس، اگر مولا در مقام بیان باشد و قرینهای برای تقیید متعلق تلیف به حصهی مقدوره

نیاورد، اصالة الاطلاق اقتضا مکند که تلیف، شامل تحقق فعل مأموربه حت در قالب حصهی غیر مقدوره نیز مشود. در
نتیجه، چنین فعل، مجزی و موجب سقوط تلیف خواهد بود. آیتاله خوئ با این تحلیل دقیق، بهروشن در برابر نظر استاد

خود، محقق نائین، قرار مگیرد و برخلاف ایشان، به نف شرطیت اراده و اختیار در امتثال مپردازد.

پاسخ آیتاله خوئ به توهم تعارض در مبنای اصالة الاطلاق
در این مرحله، آیتاله خوئ به ی توهم رایج پاسخ مدهد. توهم این است که: «شما در بحث مباشرت، به اصالة الاطلاق

ملتزم شدید. چرا آنجا نتیجه گرفتید که مباشرت شرط است، ول اینجا مفرمایید اصالة الاطلاق اقتضا مکند که حت حصهی
غیر مقدوره نیز مجزی است؟ این دو موضع متعارض به نظر مرسند. پس تفاوت در چیست؟» ایشان در پاسخ مفرمایند:

و لا يقاس هذه المسألة بالمسألة الأول حيث قلنا ف تلك المسألة بعدم إمان تعلق التليف بالجامع بين فعل الملف نفسه و بين
محصل بداهة انه لا معن معن إل لف لا يرجع بالتحليل العلمذمة الم ذلك هو ان اعتبار ذلك الجامع ف فعل غيره و الوجه ف

لاعتبار فعل غير الملف ف ذمته و هذا بخلاف مسألتنا هذه فان اعتبار فعل الملف عل ذمته الجامع بين المقدورة و غيرها
بمان من الإمان بلا لزوم أي محذور كما عرفت هذا بحسب مقام الثبوت و أما بحسب مقام الإثبات فان كان هناك إطلاق كشف
ذلك عن الإطلاق ف مقام الثبوت يعن ان الواجب هو الجامع دون خصوص حصة خاصة، فعندئذ ان كان المول ف مقام البيان

و لم يقم قرينة عل التقييد تعين التمسك بالإطلاق لإثبات صحة الفعل لو جء به ف ضمن حصة غير مقدورة.

فالنتيجة انه لا مانع من التمسك بالإطلاق ف هذه المسألة ان كان.

و مقتضاه سقوط الواجب عن الملف إذا تحقق ف الخارج و لو بلا إرادة و اختيار. و هذا بخلاف المسألة الأول، حيث ان



الإطلاق فيها غير ممن ف مقام الثبوت فلا إطلاق ف مقام الإثبات ليتمسك به. و من ثمة قلنا بالاشتغال هناك و عدم السقوط. هذا
بناء عل نظريتنا من ان التقابل بين الإطلاق و التقييد من تقابل التضاد فاستحالة التقييد تستلزم ضرورة الإطلاق لا استحالته، كما

[6].ه تعالضمن البحوث الآتية إن شاء ال بيانه ف سيأت

تفاوت در قابلیت تصویر جامع میان دو طرف در مقام ثبوت است. در بحث مباشرت، تصویر جامع میان انجام فعل بهصورت
مباشری و انجام آن توسط غیر، در مقام ثبوت محال است. به عبارت دیر، نمتوان میان انجام فعل به دست خود ملف و
انجام آن توسط غیر، قدر جامع واقع و معقول تصور کرد که هر دو را در بر گیرد. از اینرو، اصالة الاطلاق در آنجا اقتضا

مکند که مباشرت قید معتبر در تلیف است. اما در محل بحث حاضر ـ یعن کفایت فعل غیر اختیاری ـ چنین منع در تصویر
جامع وجود ندارد. متوان بهآسان جامع میان حصهی مقدوره و غیر مقدوره تصور کرد که هر دو را در بر گیرد. در نتیجه،
اصالة الاطلاق در اینجا بهدرست قابل اجرا است و دلالت مکند که شرطیت «قدرت» در فعل مأموربه لازم نیست و حصهی

غیر مقدوره نیز متواند امتثال محسوب شود. آیتاله خوئ تصریح مکند که در اینجا، اصالة الاطلاق در مقام اثبات، کشف
از اطلاق در مقام ثبوت منماید. بنابراین، تفاوت این دو مقام در قابلیت یا عدم قابلیت تصویر جامع است؛ در بحث مباشرت،

چنین تصویری ممن نیست، اما در بحث قدرت، تصویر جامع کاملا ممن است.

بیان که در محاضرات دربارهی این اشال آمده، در واقع شرح و تفصیل همان اشال است که پیشتر در تعلیقه بر اجود
التقریرات مطرح شده بود. در آنجا، بر اطلاق ملاک ماده تأکید شد؛ یعن مادهای مانند «ضرب» دارای ملاک در هر دو حصهی
مقدوره و غیر مقدوره است، و بههمین دلیل، جامع میان این دو، قابل تحقق و متعلق تلیف قرار مگیرد. ممن است برخ بر
اساس تعابیر شهید صدر (رضوانالهتعالعلیه) بخواهند این بیانات را بهعنوان دو اشال مستقل تلق کنند. اما به نظر مرسد
کند، اما در اصل به یمطرح م میان این دو وجود ندارد. گرچه شهید صدر این دو را با تعبیر و بیان متفاوت تفاوت بنیادین

نته باز مگردد: اینه ماده ولو از حیث خطاب شامل حصهی غیر مقدوره نباشد، ول از حیث ملاک شامل آن هست، و همین
مقدار برای تحقق امتثال و سقوط تلیف کاف است. در نتیجه، این اشال دوم در محاضرات، گرچه در ظاهر با بیان متفاوت
ارائه شده، در حقیقت همان مسیر اشال پیشین را دنبال مکند، و آیتاله خوئ با آن، مبنای استاد خویش، محقق نائین را

مورد نقد و بازنری قرار مدهد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏محمدحسین نائین، فوائد الاصول‏، با محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)،

ج 1، 144-143.
[2]‐ ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، با ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 1، 101.

[3]‐ ‏محمد باقر الصدر، بحوث ف علم الأصول‏، با محمود هاشم شاهرودی (قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب
اهل بيت عليهم السلام‏، 1417)، ج 2، 68.

[4]‐ ‏محمدحسین نائین، أجود التقریرات، همان.
[5]‐ ‏ابوالقاسم خوی، محاضرات ف أصول الفقه، با محمد اسحاق فیاض (قم: دارالهادی، 1417)، ج 2، 149-148.

[6]‐ همان، 150-149.

منابع
‐ الصدر، محمد باقر‏. بحوث ف علم الأصول‏. با محمود هاشم شاهرودی. ۷ ج. قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر

مذهب اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.
‐ خوی، ابوالقاسم‏. محاضرات ف أصول الفقه. با محمد اسحاق فیاض. ۵ ج. قم: دارالهادی، 1417.



‐ نائین، محمدحسین‏. أجود التقریرات. با ابوالقاسم خوی. ۲ ج. قم: مطبعة العرفان، 1352.
‐ ———‏. فوائد الاصول‏. با محمد عل کاظم خراسان. ۴ ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376.


